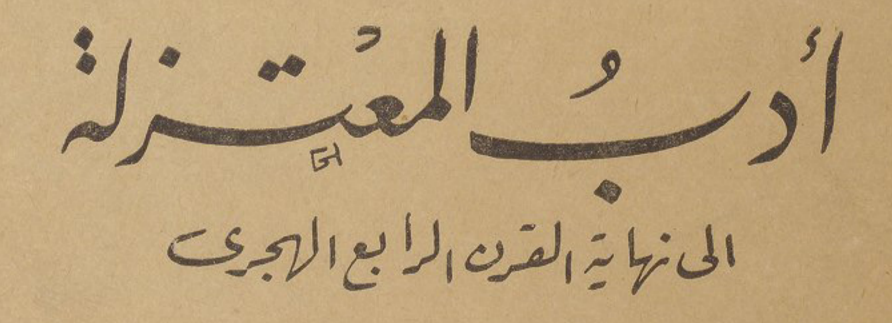
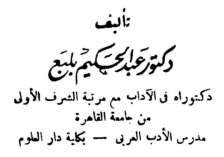
وكتور عبر عميم بلبع

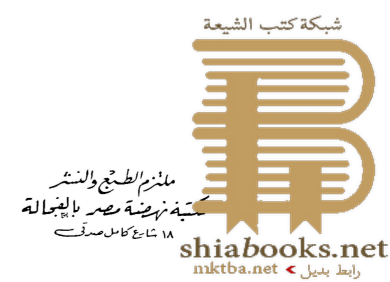
دكتوراه فى الآداب مم مرتبة الشرف الأولى من جامعة القاهرة مدرس الأدب العربى – بكلية دار العلوم



مانزم اطبع والنثر مكتبة نهضة مصر بالينجالة ١١ شاع كالرمدت

و المع الى نهاية القرن الرابع الهجري





الأهنداء إلى ذَرِّرِنا البـاق فى « مرام ، وأسامه ، وعصام ، وعلاه » . . . أهدى هذا الكتاب .

بسب لندارحمن ارحيم

مقدمة

الموضوع الذى يدور حوله هذا البحث هو أدب الممتزلة ، وتحديد الخصائص. والميزات التى يمكن أن يتميز بها هذا الأدب عن غيره سواء من ناحية شكله أم من ناحية مضمونه .

ولقد حظى الممتزلة كدرسة فكرية كبيرة ليصيب وفير من عناية الباحثين والدارسين فى الشرق والغرب ، ولم مصدر هذه العناية، هو ماكان يتمتع به للمترقة من مكان ملحوظ فى تاريخ الحركات المقلية فى الإسلام ، وماكان لهم من أثر عميق فى دعم الفكر الإسلامى بتيارات ثقافية جديدة . فخلك لم تنجه تلك العناية إلى الجانب الأدبى من حياة المترلة ، ولكنها اتجهت إلى الجانب الفكرى الذى تتركز أهميته فى درس آرائهم ونظرياتهم فى الدين وعلم الكلام . وفى مقدرتهم على الملامة بين الثقافة الإسلامية والثقافة الهيليذية المقدة ، وعلى عرض قضايا الدين فى صورة منطقية مقبولة لدى المثقنين الأعاجم الذين لم تكن تقنعهم الطريقة التقليدية فى الدفاع عن الإسلام .

كل هذا وغيره مما هو متصل بالنشاط المقلى للمعتزلة ، كان هو موضع العناية والاهتمام من قبل الباحثين الذين تعرضوا لدراستهم . أما أدبهم فلم يحظ – فيما نعلم – بشىء كثير أو قليل من هذه العناية . وقد كان هذا نقصا لابد من علاجه ؛ لذلك فقد أتجهت فكرتنا إلى القيام بدرس هذا الجانب من حياة للعنزلة لغرى إلى أى حد أثرت ثقافتهم الجديدة – التي هي مزيج من ثقافات مختلفة – ف إنتاجهم الأدبى ، و إلى أى حدكان لانجاهاتهم للذهبية انمكاسات على أعمالهم. الأدبية .

ومن ناحية أخرى ؛ فقد كان ظهور الفرق الإسلامية من شيعة وخوارج ومرجئة وممتزلة ، عاملا من أجل العوامل التى أثرت فى الحياة الأدبية تأثيراً عيقاً حيت قد تركت كل فرقة من هذه الفرق فى إنتاجها الأدبى شعر اكان أو نثرا كل مقوماتها العقاية والوجدانية،وطبعته بطابع خاص يتشكل بقيمها وأهدافها ، وإذا كان الأدب فى أدق مفهوماته في هو التعبير عن وجدان الأديب وأحاميسه إزاء تجربة من التجارب الصادقة التى عاشها وانفعل مها ؛ فإن أدب هذه الفرق كان خلاصة تجاربها ومواقفها فى الدقاع عن كيانها ومبادتها،فهو مصطبغ بعبغتها ممثل لشخصيتها،معبر عن أهدافها ، وإذا كان أدب هذه الفرق قد حظى بدرس الدارمين من قبل،كان لابد من استكم هذا الجانب المهم من در اساننا الأدبية بدرس أدب المتزلة،و بيان خصائصه وميزاته .

ومن ناحية ثالثة ؛ فبعد أن انتهت در اساتنا للجاحظ وبيان أثره فى النثر الفنى \_ وهو أحدكبار المتمزلة ورؤساء فرقهم \_ تبينا قيمة الدور الذى لعبه فى تطوير هذا النثر فى مختلف مجالانه وفنونه ؛ فكان ذلك دافعا إلى متابعة دراسة هذا الموضوع فى نطاقه الواسع .

هذه هي الظروف التي دفعتنا إلى دراسة أدب للمتزلة ، وهذه الدراسة \_ فيا نعلم \_ هى المحاولة الأولى لدرس ذلك الموضوع ، لذلك فإننا لانستطيع أن نزعم بأننا قد أتيتا في هذه المحاولة على كل شيء ؛ فإن الطريق مازال ممتدا أمام الباحثين والدارسين ، وحسبنا أننا قد بذلنا غاية الجمد في استغلال كافة الإمكانيات التي أتيحت لنا من مصادر ومراجع،قديمة وحديثة،عر بيةوغيرعر بية،منشورةومخطوطة، وربما تكفل المستقبل بكشف إمكانيات أخرى تلقى أضواء جديدة على ذلك الطريق الذى يغلب على الظن أنه مازال بعيد النهاية , ذلك لأن الكتب الأساسية لمذهب الاعترال،والتى كتبت بأيدى المعتراة أنفسهم،ايس بين أيدينا منها إلى الآن سوى كتابين اثنين فقط مما : كتاب المنية والأمل لابن «المرتض» وكتاب الانتصار لأبى « الحسين الخياط» ، هذا عدا الكتب التى ليست نصا فى مذهب الاعترال ككتب الجاحظ مثلا ؛ أما بقية كتب المعتراة الأصيلة وهى كثيرة جدا \_ على محو ما تحدثنا مصادر التاريخ العربي \_ فقد امتدت إليها يد الضياع ، وكل ما كتب عن المتزلة بعد ذلك كتب عن طريق أعدائهم من الأشاعرة وأهل السنة ، للذلك فإن هذه الكتاب ، لم تسلم فى كثير من الأشاعرة وأهل السنة ، للذلك فإن هذه الكتابات ، لم تسلم فى كثير من الأحيان من نزعات التعصب للذلك فإن هذه الكتابات ، لم تسلم فى كثير من الأحيان من نزعات التعصب

ونستقد لو أن هذه الكتب الكثيرة للممتزلة قد بقيت،لاستطاع الباحث أن يجد الفرصة الـكاملة لاستيعاب جوانب البحث ، وتعمق موضوعاته على أوسع نطاق ممكن .

وإننى لأرجو \_ مخلصا \_ أن يتاح لى أو لغيرى فى للستقبل العثور على شىء من تلك الكتب فى أى مكتبة من مكتبات العالم فإنه \_ حينذاك \_ ستزداد معارفنا عن تلك المدرسة الفكرية الكبيرة التى احتلت على الرغم من كل شىء أبرز مكان فى تاريخ الحركات العقلية فى الإسلام .

ونقصد بأدب المتزلة الذى هو موضوع هذا البحث الأدب فى مفهومه العام وهو كل نص من النثر أو من الشمر يعالج به صاحبه تجربة من التجارب الصادقة التي اهتزت لها نفسه وانفعل بها وجدانه ، والغاية التي نستهدفها من دراسة هذا الأدب.هي تحديد خصائصه ، وإبراز مميزانه، وبيان التأثيرات الجوهرية التي تركها الاعتزال كذهب في ذلك الأدب . والفترة التارمخية التى تقع فيها هذه الدراسة ، تبدأ منذ ظهور المعتزلة ، وتنتهى بنهاية القرن الرابع الهجرى . وذلك لأن هذه الفترة، هى التى شهدت قوة المعتزلة ونضوجهم وارتفاع شأنهم، من ناحية السيادة الفكرية والنفوذ المقلى ، وهى الفترة التى برزت فيها أسماء رجال المعتزلة الكبار الذين قامت على أكتافهم دعائم هذه المدرسة الكبيرة، من أمثال: واصل بن عطاء ، وعمرو بن عبيد، وأبى الهذيل العلاف وإبراهيم النظام ، والجاحظ، وأحد بن أبى دؤ اد، وبشر بن المعتمر ، وثمامة بن أشرس وأبى حيان التوحيدى، والقاضى أبى الحسن الجرجانى، والصاحب بن عباد وغيره .

حقيقة لقد تعرض للمتزلة فى هذه الفترة لهزات عنيفة زلزلت كيانهم، وأصعفت شو تمهم ولا سيا بعد نكبتهم على يدالمتوكل سنة ٢٣٧ ه ، ولكنهم استطاعوا بعد ذلك أن يلموا شعثهم ، ومجمعوا شتاتهم ، ويستعيدوا شيئا من سلطانهم الذى كان قد بلغ ذروته فى عهد للأمون والمعتصم والواثق ، فنى القرن الرابع ، لاذوا بالصاحب بن عباد وزير آل بويه ، فقد كان الصاحب قوة حت ظهوره ، ومكنت لهم بعد أن تدهورت حالهم وكاد يأفل مجمهم ، وبعد موت الصاحب فى أخريات القرن الرابع سنة ٢٨٥ ه انتهت بموته آخر قلعة من قلاعهم، ولم يعد لهم بعد ذلك تاريخ يعترون بأيامه ، حيث قام بعدهم الحزب السنى وتبوأ المكانة الحبيرة القرن الرابع . قام ومن أجل هذا ، حددنا دراستنا لأدب المترانة بنهاية القرن الرابع .

وقد قسمنا هذا البحث من حيث المنهج الذى عالجناه به إلى : تمهيد ، ثم بابين رئيسيين ، وخاتمة : – أما الباب الأول فوضوعه المام – المعتزلة – وهو يقع فى فصلين متميزين. يبحث أولها فى الثقافاتالأجنبية وأثرها فىالفكر الإسلامى إلى نهاية القرنالرابع ويبحث الثانى فى نشأة الاعترالوتطوره ومبادئه.

والباب الثانى . موضوعه العام ـ أدب المعترلة ـ وهو كذلك يقع فى فصلين متميزين ، يبحث أولهما فى نثر المعترلة ، ويبحث الثانى فى شعر المعترلة .

وبمكن توضيح ذلك على النحو الآبى : –

١ - تحدثنا في التمهيد عن نشأة الفرق الإسلامية بصفة عامة،وعن الظروف الحقيقية التي أحاطت بتلك النشأة ، وأهم المبادىء التي قامت عليها هذه الفرق ، وأهم الفروق بين هذه المبادىء من الناحيتين الدينية والسياسية ، ثم تحدثنا عن أثر ظهور نشأة الفرق في الأدب .

٢ - وفى الفصل الأول من الباب الأول ، تحدثنا عن الثقافات الأجنبية وأثرها فى الفكر الإسلامى حتى نهاية القرن الرابع فتحدثنا أولا عن طبيعة البلاد التى فتحها المسلمون من الناحيتين الثقافية والاجتماعية ، ثم عن الأعاجم ومكانتهم فى الدولة الإسلامية ومخاصة فى عهد بنى أمية وبنى العباس ، ثم عن حركات الترجة من الفارسية والهندية واليونانية وأثر ذلك فى الفكر الإسلامى .

والذى يبرر كتابة هذا الفصل منناحية المهج،هوالإحاطة المكاملةبالظروف الثقافية التى تكونت فيها عقلية المتزلة ؛ لأنه إذا كانتعقلية المتزلةقد اصطبنت بصبغة ثقافية خاصة يتمثل فيها مزيج مختلف من التيارات الثقافية والفكرية ،كان لابد من معرفة هذه التيارات وأجناسها،وما هو الدور الذى أسهمت به فى بناء هذه المقلية .

۲ – وفي الفصل الثاني ، كان حديثنا عن الممتزلة أنفسهم ، فتحدثنا عن

ظروف نشأتهم، وعن الأصول الأساسية التي قام عليها مذهبهم ، وعن مدى علاقة هذه الأصول بالديانات والمذاهب الأخرى .

ثم تحدثنا عن مكانة الممتزلة العقلية،وعن الدور الذى قامت به فى دعمالفكر الإسلامى بتيارات ثقافية جديدة، وفى خلق روح الملاءمة بين الثقافة الإسلامية والثقافية واليونانية، مما أدى إلى سد تلك الفجوة الـكبيرة الواسمة التى أنزلق ملها عدد كبير إلى ميدان الزندقة،ومخاصة فى بيئة العراق .

٤ --- وفي الفصل الأول من الباب الثاني، تحدثنا عن نثر للمترفة في مختلف فنونه وموضوعاته، وأبرزنا أهم الخصائص التي يتميز بها هذا النثر ، وأشرنا إلى الانطباعات الخاصة التي تركها فيه مذهب الاعترال بثقافته ومبادئه وأهدافه ، ثم تحدثنا عن الظواهر الأدبية الجديدة التي أضافها المترفة إلى النثر العربي ولم يكن لها وجود واضح من قبل .

ثم اتبعنا هذا الفصل بتعقيب موجز ، لخصنا فيه أهم ما هدتنا إليه دراستنا في هذا الفصل من نتأمج .

• وفي الفصل الثاني من الباب الثاني؛ تحدثنا عن الشعر عند الممتزلة ، وإلى أي حد كان هذا الشعر ممثلا لخصائص مذهب الاعتزال . وهل هو بطبيعته متحمل لتمثيل هذه الخصائص؟؛ ثم ماهو الفرق بينه و بين النثر من هذه الناحية ؟؛ ثم تحدثنا عن الموضوعات التقليدية في شعر المتزلة،وهل كان لهم طريقة خاصة في شعرهم الذي عالجوا به هذه الموضوعات ؟ ؟

ثم تحدثنا بعد ذلك عن الموضوعات الجديدة فى شعر المتمزلة وكيف أن هذه الموضوعات كانت نتيجة لتأثير المذهب الذى يتجلى فيها أكثر مما يتجلى فى غيرها ثم اتبعنا هذا الفصل أيضاً بتعقيب موجز،ضمناه أهم ما اهتدينا إليه فى دراستنا لهذا الفصل من نتائج . ٢ – أما الخاتمة،فقد حاولنا فيها تلخيص أم النقاط التى عالجهاالبحث، وإبراز أم النتائج التى الخاتمة،فقد حاولنا فيها تلخيص أم النتائج التى انتهى إليها ، ثم أثبتنا اقتراحا هاما لرجو أن يكون موضع عناية واعتبار من الهيئات العلمية .

وبعد: – فذلك هو موضوع مجمئنا،وتلك هى الطريقة التي الترمناها فىدراسته والغاية التي استهدفناها من ورائه ، والله أسأل : أن يوفقنا إلى الوصول إلى هذه الغاية ؛ فهو تعالى خير مسئول ، وأكرم مجيب .

عبر الحسكيم يلبسع القاهرة : – يونيو سنة ١٩٥٩



## الأسباب التي دعت إلى ظهور الفرق الدينية

من الحقائق المؤكدة في تاريخ الإسلام،أن الفترة التي عاشها محمد صلى الله عليه-وسلم على رأس الدولة الإسلامية التي أقام صرحها على أساس مكين من الحق والعدل والمساواة ،كانت فترة هدوم ونظام واستقرار ، وكانت جهود المسلمين جميعا تلتقى عند غاية واحدة.هى إرساء قواعد هذه الدولة الناشئة ، وتطبيق مناهج هذا الدين وتعاليمه فى شتى مناحى الحياة .

ولم يكن هناك شى يفرق كلمهم أو يصدع وحدتهم؛ فمحمد: ــ هو قائدهم ومثلهم الأعلى، الذى يجتمعون على شريعته ، ويلتفون حول رايته ، والفرآن هو كتابهم المقدس الذى يخصعون نفوسهم وحياتهم لنظمه وتعاليمه ، والدولة هى الوليد الجديد الذى يستبقون إلى رعايته والحفاظ عليه ، و إذا نشب بينهم خلاف ما فى أمر من أمور الدين أو الدنيا ، سارعوا فى رده إلى الرسول ، ولم يكن عليهم إلا أن يخصعوا لحكه ، ويستسلموا لقضائه .

هكذاكانت حياة المسلمين فى عهد رائدهم العظيم محمد صلوات الله وسلامه عليه. هدوء ونظام ، ووحدة كاملة ، وجهاد متصل ، وفناء مطلق فى سبيل هذه العقيدة السامية التى حررت حياتهم من الجمود والفساد والطغيان ، وأرست لهم قواعد نظام جديد قويم، يحميه دستور عادل محكم .

ولكن لم تكد تنطفى هذه الشعلة الوضيئة ، ويقبض محمد إلى الملأ الأعلى

وهنا حدثت أمور دارت حولها مناقشات ومنازعات ، واختلفت فيها وجهات النظر بين المسلمين ، ولكمهاكانت فى جملتها أمورا شكلية،لاتمس صميم عقيدتهم أو منهاج شريعتهم ؛ فإنهم من هذه الناحيه ظلوا كما يقول البغدادى : ( على كلة واحدة فى أبواب العدل والتوحيد والوعد والوعيد ، وسائر أمور () الدين » وهم فى هذه الأمور التى اختلفوا<sup>(٢)</sup> فيها، كانوا لا يختلفون إلا ريتما يعلن كبير منهم كلة الفصل فى الموقف بآية أو محديث . ثم يعودون سراعا إلى اتفاقهم وتماسكهم ووحدتهم .

ولكن هناك مسألة خطيرة ،كان لابد أن يشتد فيها الخلاف،و يحتدم البراع بين المسلمين، تلك هي مسألة الخلافة .

ومسألة الخلافة تعتبر من وج<sub>م</sub>ة نظر المؤرخين جميعا أول مسألة جوهرية تفرقت فيهاكلة المسلمين بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم ، وتكونت حولها أهم الفرق الإسلامية التى ظهرت فى القرن الهجرى الأول وهى : الخوارج . الشيعة . المرجئة<sup>(٣)</sup> . أوكما يقول ٩ ماكدونالد » ترتب عليها ظهور أربعة أحزاب كانت سببا فى هذه الاضطرابات التى استمرت على طول التاريخ الإسلامى

(٢) اختلف المسلمون بعدموت الني صلى الله عليه وسلم فى أمور كثيرة منها: موته، والمكان للدى يدفن فيه ، وميراث الأنبياء ، وما يجب ضد ما نعى الزكاة، وأهم من هذا كله، اختلافهم حول من يخلف رسول الله فى إمامة المسلمين، فلقد كانت هذه المشكلة هى الحجر الذى تصدعت عليه وحدة المسلمين . ويمكن الرجوع إلى تفصيل ذلك فى مختلف كتب التاريخ مثل : تاريخ الطبرى ج ٣ ص ١٩٧ ، والكامل لابن الأثير ج ٢ ص ١٢٣ ، والملل والنحل للشهرستانى ج ١ ص ٢٠ ، ٢١ ، والفرق بين الفرق للبغدادى ص ١٢٢ .

(٣) انظر : فجر الاسلام ص: ٢٥٢ .

<sup>(</sup>۱) الفرق بين الفرق ص: ۱٤ .

هذهالأحزاب هى : المهاجرون . الأنصار . الشيعة . الأرستقراطيون المكيون<sup>(1)</sup> . ويقول الشهرستانى فى هذا الصدد : « وأعظم خلاف بين الأمة خلاف الإمامة . إذا ماسل سيف فى الإسلام على قاعدة دينية مثل ماسل على الإمامة»<sup>(1)</sup> .

فحيها مات النبي صلى الله عليه وسلم ، لم يعين من يخلفه في القيام على شئون المسلمين من بعده ، ولم يثبت أنه ترك قواعد معينة يتبعها الناس في اختيار رئيسهم بل ترك هذا الأمر، بين للمامين يصرفونه بأنفسهم،حسبا تقضى به ظروفهم،وتوحى به مصالحهم ، ولم يشأ أن يقيدهم فى هذا السبيل بنظام ثابت قد لا يوافق ظروفهم. أو بلائم تطور حياتهم فيا بعد . وفي هذا التصرف من جانب النبي \_ وهو الذي يمثل منهج الدين وروحه ـ اعتراف تحرية التفكير ، وإقرار للمبدأ الدمقراطي فى اختيار الحاكم ، ولعل هذا هو ما يشير إليه . . آرنولد Arnold\_فى تفسيره. هذا الموقف من جانب النبي ؛ من أنه ترك هذا الأمر للجاعة من بعده ، مر اعيا فى ذلك التقاليد العربية التي كانت تقضى بأن تترك القبيلة حرة في اختيار<sup>(٣)</sup> حاكمًا . وقد نص ابن خلدون في مقدمته على أن للحلافة شروطًا منها النسب. القرشىفيقول: « . . وأما النسب القرشى،فلإجماع الصحابة يوم السقيفة على ذلك ، واحتجت قريش على الأنصار لما هموا يومنذ ببيعة«سعد بن عبادة»وقالوا منا أمير ومنكم أمير بقوله صلى الله عليه وسلم « الأنمة من قريش » وبأن النبي صلى الله عليه وسلم أوصانا بأن تحسن إلى محسنكم ونتجاوز عن مسيئكم ، ولوكانت الإمارة فيكم لم تكن الوصية بكم؛ فجوا الأنصار (\*) . . . إلخ » وتمن رجع أن الرسول لم يضع شروطا معينة للخلافة فيما عدا الجانب الخلقى

(1) Mac Donald : Development of muslim theology Jurisprudence and Constitutional theory "P. 8-10

(۲) الملل والنحل ج ۱ ص ۲۱ <sup>.</sup>
 (3) T. W. Arnold, the caliphate P 19
 (1) مقدمة ابن خلدون ص ۱۹٤ .

إذ لو وضع شروطا ثابتة واضحة ؛ لما كانت مثار خلاف ونزاع بين المسلمين من بعده،ولما تشعبت آراؤهم واختلفت وجهات نظرهم فى شىء وضع الرسول قواعده وشروطه ، ولم مما يؤيد هذا ماروى . « أن على من أى طالب خرج من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فى وجعه الذى توفى فيه،فقال الناس يا أبا حسن : كيف أصبح رسول الله ؟ قال : أصبح محمدالله بارثا ؛ فأخذ بيده عباس ابن عبد المطلب فقال : ألاترى أنك بعد ثلاث عبد العصا ؟ وإى أرى رسول الله سيتوفى فى وجعه هذا ، وإى لأعرف وجوه بنى عبد المصا ؟ وإى أرى رسول الله إلى رسول الله فسله فيمن يكون هذا الأمر ؛ فإن كان فينا علمنا ذلك ، وإن كان فى غيرنا أمر به فأوصى بنا . قال على : والله ابن سألناها رسول الله فمنعناها لا يعطيناها الناس أبدا ؛ والله لا أسألها رسول الله أبدا<sup>(1)</sup> » .

فلوكانت هناك شروط معروفة أو قواعد مرسومة، لما كان هذا موقف على ابن أبي طالب وعباس بن عبد المطلب .

على كل حال ؛ لقد أحس المسلمون بخطورة الموقف ، وأنهم محاجة إلى أن يحسموا هذا الأمر ويتخذوا فيه قرارهم ؛ فدعا الأنصار حينئذ إلى عقد اجتماع هام للتشاور وتبادل وجهات النظر ، وقد تم هذا الاجتماع الخطير فى سقيفة بنى ساعدة .

ويعتبر هذا الاجتماع من الاجتماعات المهمة فى تاريخ الإسلام ؛ لأنه أقر مبدأ الشورى ، روضع المبادىء الرئيسية لنظام الخلافة الإسلامية . ولا جتماع السقيفة أحاديث طويلة<sup>(٢)</sup> لايعنيناهنا أن نحوض فىتفاصيلها ، ولكن الذى يعنينا هو أن

(۲) یمکنك الرجوع إلى حدیث السقیفة بالتفصیل فى : الكمامل لابن الأثیر ج٢ص ١٢٣.
 وتاریخ الطبرى ج ٣ ص ١٩٩ ، وشرح نهج البلاغة لابن أبى الحدید ج ٢ ص ١٢٧ :

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبرىج ٣ص:١٩٤،الكامل لابن الأنير ج٢ص ١٢٣.

نلاحظ النظريات والآنجاهات العامة التي برزت في هذا الاجتماع؛فهي\_كما أشرنا\_. كانت النواة الأولى لوجود الفرق المختلفة .

دارت المناقشات بين الأنصار والمهاجرين \_ وهما الفريقان الكبيران الذان كانت تتألف منهما الجماعة الإسلامية إذ ذاك \_ وأخذ كل فريق يدافع عن كيانه ، وأنه أحق بالخلافة وأولى بها ، قالأنصار يقولون: \_ إنهم هم الذين آووا رسول الله ونصروه وأيدوه ودافعوا عنه ورفعوا كلمته وأعزوا شريعته ، ومات وهو راض عنهم ، قرير العين بهم ، بينما ظل بمكة ثلاثة عشر عاماً وهو يعانى من أذى قومه ومكر هم وكيدهم، فهم هذا أحق بالخلافة من غيرهم ثم قدموا «سعد بن عبادة» المبايعة . والمهاجرون يقولون إنهم قوم الرسول وأهله وأولياؤه وعشيرته ومن تحملوا الأذى والمهاجرون يقولون إنهم قوم الرسول وأهله وأولياؤه وعشيرته ومن تحملوا الأذى وآمن بالله وبالرسول وهم أولياؤه وعشيرته وأحق الناس بهذا الأمر من بعده ولا ينازعهم فى ذلك إلا ظالم<sup>(1)</sup> » .

وهنا تقدم الأنصار بنظرية جديدة حيمًا قالوا : « منا أمير ومنكم أمير » يريدون بذلك أن يقتسموا الخلافة مع المهاجرين . حينئذ قال « سمدين عبادة» مرشح الأنصار : « هذا أول الوهن<sup>(٢)</sup> » ولكن أبا بكر رد هذا الآنجاه بقوله : « منا الأمراء ومنكم الوزاء<sup>(٢)</sup> » .

وبعد حوار وجدال ومناقشات طويلة ، تمت البيعة فى هذا الاجهاع لأبى بكر ولم يختلف عنها إلا على ، ونفر من بنى هاشم ، وطلحةوالزبير كانوا مشغولين بتجهيز النبى صلى الله عليه وسلم ، فلما بلغهم نبأ هذه البيعة قال الزبير : « لا أغمد سيغا

- (۱) تاریخ الطبری ج ۳ ص ۲۰۸ .
  - (٢) المصدر السابق .
- (٣) المكامل لابن الأثير ج ٢ ص ١٢٣ .

حتى يبايع على » وقال أبو سفيان : ﴿ إِنَى لأَرَى عَجَاجَةً لاَ يَطْفُهُا الأَدُم<sup>(١)</sup> ، يا آلعبد مناف: فيم أبو بكر من أموركم ؟ أين المستضعفان ؟ أين الأذلان ؟ على والعباس . ما بال هذا الأمر فى أقل حى من قريش ؟ ثم قال لعل : أبسط يدك أبايعك ؛ فو الله لئن شئت لأملاً مها عليه خيلا ورجلا ؛ فأبى على عليه السلام فتمثل بشمر المتلمس :

ولن يقيم على خسف يرادبه إلا الأذلان عير الحي والوتد هذا على الخسف مربوط برمته وذا يشج فلا يبكى له أحد<sup>(٢)</sup>

وقال على أيضاً حينما بلغته أنباء السقيفة : « ما قالت الأنصار ؟ قالوا : قالت : منا أمير ومنكم أمير قال ( عليه السلام ) : فيهلا احتججتم عليهم بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصى بأن محسن إلى محسنهم، ويتجاوز عن مسيئهم ( قالوا : وما فى هذا من الحجة عليهم ؟ ) فقال عليه السلام : لوكانت الإمارة فيهم؛ لم تكن الوصية بهم ( ثم قال عليه السلام ) : فإذا قالت قريش ؟ : ( قالوا:-احتجت بأنها شجرة الرسول صلى الله عليه وسلم ) فقال عليه السلام : احتجوا بالشجرة، وأضاعوا الثرة<sup>(٣)</sup> » .

وقال فی کلام له عن قریش : « اللمم إنی أسّتمیذك علی قریش ؛ فانهم قد قطموا رحمی ، وأ كفوا إنائی ، وأجموا علی منازعتی حقا کنت أولی به من غیری »<sup>(ن)</sup> .

آية هذا كله أن مبايعة أبي بكر لم تقع موقع الرضى من نفوس آل البيت لأنهم كانوا يرون أنهم قرابة رسول الله الأقربون ، وأنهم أولى بهذ الأمر

من غيرهم ، وهنا برزت نظرية جديدة،هى نظرية آل البيت فى أحقيتهم بالخلافة . إذن فنحن الآن بصدد ثلاث نظريات رئيسية هى : ١ - نظرية الأنصار

۳ - نظرية المهاجرين أو الفرشيين
 ۳ - نظرية آل الببت

ولكن على كلحال ، لم يكن بدمن أن تتم البيعة بصفة نهائية لأبى بكر بوإن كان على وحزبه تلكأوا فيها ولم يعقدوها لأبى بكر إلا بعد ستة أشهر<sup>(1)</sup> ، ثم استقرت الأمور ، وعادت الحياة فى المجتمع الإسلامى إلى الهدو. والنظام ، وظلت هكذا مدة خلافة أبى بكر وعمر رضى الله عنهما . ولعل الذى ساعد على هذا الاستقرار الذى ساد حياة الأمة الإسلامية فى هذا العهد « عهد أبى بكر وعمر » أن هذين الخليفتين كانا مثال العدل والبزاهة والإخلاص والصلابة فى الحق والبعد عن العصبيات القبلية ، وهذا كله قد أسكن ريح الفتنة ، وأوصد باب الثورة فى وجوه الناقين .

يقول الدكتور « طه حسين »فى وصفه لمهد أبى بكر وعمر : « وما رأيك فى أن الإنسانية لم تستطع إلى الآن على ما جربت من تجارب وبلغت من رقى ، وعلى ما بلت من فنون الحسكم وصور الحكومات،أن تنشىء نظاما سياسيا يتحقق فيه المدل السيامى والاجتماعى بين الناس على النحو الذى كان أبو بكر وعمر يريدان أن يحققاه <sup>(1)</sup> » .

« الظروف الى أحاطت بنشأة الغرق » :

بملاحظة الأحداث التاريخية والتطورات السياسية والاجمّاءية التى حدثمث

- ۱) السکامل لابن الأثیر ح ۲ ص ۱۴٤ ،
   ۲) طه حسین . الفتنة الکبری عنمان ص ۹ .
- (م ۲ أدب المعترلة )

منذ وفاة النبى صلى الله عليه وسلم حتى مبايعة على بن أبى طالب بالمدينة سنه ٣٥ ه يمكننا أن نتميز عاملين مهمين ،كان لهما مما أكبر الأثر فى تهيئة الظروف التى أحاطت بنشأة الفرق الإسلامية .

هذان العاملان أحدهم اجتماعي،والآخر سياسي .

أولا : العامل الاجتماعي : ـ

لقد حدث تطور كبير فى طبيعة الحياة العربية الإسلامية ، حينما هدأت حركة الفتوح، تفرق المسلمون فى الأمصار واستقر واسها. حينئذ تكون مجتمع جديد ليست له الصبغة الأولى؛ حيت قد دخلت فيه عناصر جديدة وأجناس مختلفة لم تنشأ فى ظلال المبيئة الإسلامية ، ولم يكن لها من قوة المقيدة وثبات الإيمان والمسك بالمثل العليا ، ما مجعلها تنفعل انفعالا كاملا بالحياة الجديدة فى ظل الحكم الإسلامى ، وتخضع خصوعا مطلقا لهذه القوانين المستمدة من روح الشريعة الإسلامية .

ومن ناحية أخرى ، فإن المسلمين أنفسهم قد انطلقوا من محراواتهم المحدودة الضيقة إلى آفاق رحيبة مايئة بالملذات والترف وأنواع الفساد واللهو ، ولم يكن لهذا الجيل من المسلمين ماكان للجيل الأول من عمق الإيمان والقدرة على مغالبة شهوات النفس و إخضاعها لكل ما تقضى به شريعتهم السمحة ، فكانوا لذلك أكثر استعدادا للتأثر بمفان هذه الحياة الجديدة ؛ وعلى الجملة ، فإن المجتمع الإسلامى في ذلك الوقت – كما قلنا – لم يكن هو المجتمع الأول الذى شهد موقد العقيدة وصقل بصقالها ، وأخضع نفسه لسلطانها ؛ بلكان مجتمعا متنافرا أقرب ما يكون إلى التفكان وتصدع الوحدة ؛ وهنا تغيرت البيئة الروحية الصافية التي كانت موجودة من قبل : « ولم يعد هناك تطابق بين المثل العالية التي كانت الجماعة ، وبين واقع حياتها العملية ، بيناكان في العصر السابق شيئا وراحدا<sup>(1)</sup> » .

<sup>(</sup>۱) النظريات السياسية « ضياء الدين الريس » ص ٣٤ .

ولقد ساء هذا الموضوع طائفة من المؤمنين المخلصين الذين ظلت قلوبهم معاقة بجوهر المقيدة وحقيقة الإيان ، وبدأوا يفكرون فى الأمركشكلة خطيرة لابد من حسمها .

وكانت المسألة الأولى التى شغلت بالهمم ، وأثارت اهتمامهم ، هى مسألة مرتكبى الكبيرة ما حكمهم ؟ وما صفتهم،؟ وهل هم مسلمون أم كافرون ؟ أوهم شىء لاإلى الإيمان ولا إلى الكفر ؟ وكان ذلكلما رأوا ما آل إليه أمر المسلمين من فتنة ، وما جرته عليهم الخلافة من صراع ونزاع حتى استباح بعضهم دم بعض فأقدموا على قتل عثمان، وأشعلوا نار الحرب بينهم فى موقعتى الجل وصفين .

أخذ هؤلاء المخلصون من المؤمنين يدرسون ويبحثون، ويستشهدون بمما في كتاب الله وسنة رسوله كل على حسب مايهديه إليه عقله، ويؤديه إليه اجتهاده، وهنا تشمبت الآراء، واختلفت الآتجاهات، وكثر الجدل وللناقشة، وكانت هذه هي البيئة الطبيعية التي يمكن أن تفترق فيها الفرق،وتنشأ الاحزاب.

مانيا : العامل السياسي :

على أثر اجتماع السقيقة وانعقاد البيعة لأبي بكر، برز ـ كما أشرنا ــ اتجاه قوى يدعو لعلى بن أبي طالب ، وينادى بأحقيقة آل البيت في الخلافة لأمهم ثمرة قريش وأقرب قرابة رسول الله • وهذا الآنجاه لم يمت أو يمح تماما من نفوس أصابه بعد أن تمت البيعة لأبي بكر ، ولكنه ظل كامنا حق تهيأت الظروف لبعثة من جديد على مسرح السياسية العملية .

ولقد ظهر هذا الآمجاه عندما بويع عمّان بن عفّان بالخلافة ، فلقدأثارتُ هذه المبايعة نفوس بنى هاشم ، وحركت ضغائمهم وأحقادهم القديمة على بنى أمية سيا وأن عمّان قد جعل أكثر وظائف الدولة وقفا على الأمويين ؛ فسكان أكثر ولاته وعماله منهم ـ وقد كان مظهر نشاطذلك الآتجاه ، شيوع المنظات السرية التي - \*• ---

أُخذت تدءو إلى إسقاط عُمّان وتولية غيره ، وكان عبد الله بن سبأ على رأس الدعاة الذين يدعون لعلى بن أبى طالب .

ولا يعنينا هنا أن نخوض فى تفاصيل هذه الفتن ؛ أو أن نتعقب هذا النشاط السرى الذى قام به دعاة على والناقمون على عثمان ، ولكن الذى يعنينا أن ذلك كله قد انتهى بقتل عثمان ، وانفسام المسلمين بعده إلى قسمين . قسم مطالب بدمه وقسم ثائر عليه .

وفى هذا الجو الصاخب ، تمت البيمة لعلى بالمدينة ؛ حيث أقبل على مبايعته جمهور كبير من المسلمين الذين كانوا موجودين بها \_ إذ ذاك \_ وكان بينهم طائفة كبيرة من المهاجرين والأنصار ، ولكن مبايعة على فى هذا الظرف وعلى هذه الصورة لم تكن محل اتفاق بين كافة المسلمين ، وكانت وجهة نظر الكثيرين منهم إرجاء هذه البيعة ريثما يحضر المسلمون المتفرقون بالأمصار ، وتتم المطالبة بدم عثمان،ثم يترك الأمرشورى بينهم ليختاروا من يولونه عامهم،فهم أصحاب الحل والعقد<sup>(1)</sup> . وكانت وجهة نظر على وأتباعه أن البيعة قد انعقدت ، وأمها تلزم الذين لم محضروها اكتفاء بمن اجتمع عليها بالمدينة دار النبي صلى الله عليه وسلم<sup>(1)</sup>

حينئذ ظهر أنجاه جديد يدءو إلى استمرار الحكم فى البيت الأموى ، وظهر على رأس هذا الآنجاه معاوية بن أن سفيان الذى كان منافسا خطيرا لعلى حيث انحاز إليه جند الشام الأقوياء .

تمخض هذا الموقت عن نتيجة خطيرةهى انقسام المجتمعالإسلامى إلى فريقين كبيرين فريقوقف إلى جانب على،و فريق وَقف إلى جانب معاوية ؛ بيما وقفت أقلية صغيرة<sup>(٣)</sup> موقف الحياد من هذا الصراع؛فلَّمُل إلى أحد الجانبين لأنها لم تتبين بعد ُ وجه الحق . أهو في جانب على ؟ أمفي جانب معاوية ؟ :

ولن نتحدث هنا عن تفاصيل ذلك الصراع الذى احتدم بين على ومعاوية ، ولكن الذى يهمنا هو أن نشير إلى أن حادثة التحكيم التى وقعت فى حرب صفين بعد أن كادت الدائرة تدور فيها على معاوية وجنده ــ قد تمخضت عن انقسام معسكر على إلى فريقين . فربق وافقه و بتى على طاعته ونصرته والولاءله،وهؤلاءهم الشيعة ، وفريق خالفه وشق عليه عصا الطاعة وقلب له ظهر المجن ، وهؤلاءهم الخوارج .

وبين هـذين الفريقين المتظرفين نشأ فريق آخر محافظ آثر التوسط والاعتدال فى كل شىء ، ولم يتطرف فى حكمه على المسائل كما تطرف الشيعة والخوارج . وهذا الفريق الثالث هم المرجئة ، وسوف نتحدث يعد قليل عن هذه الفرق الثلاث ، وعن صبغتها وتعاليمها ونتميز أهم الفروق بينها .

يتبين لنا من الكلام السابق،أن الظروف التي أحاطت بنشأة هذه الفرق، كانت فى جماتها ظروفا اجتماعية وسياسية معا ، فإن البزاع على الخلافة – وإن كان هو السبب الواضح الذى عول عليه أكثر الباحثين<sup>(1)</sup> والمؤرخين – إلا أنه - فيا نرى – لم يكن يؤدى وحده إلى هذا الذى حدث من الافتراق والنشعب بين. صفوف للسلمين ، ولكن تغير الظروف ، وتطور الوضع الاجتماعى فى البيئة العربية – على نحو ماأسلفنا – هو الذى ساعد على تهيئة النقوس لهذا الانقسام ؟ وإلا فإن النزاع حول الخلافة – على نحو ما علمنا – قد بدأ منذ اللحظة الأولى لوقاة الرسول ، ولكن لم يترتب عليه – إذ ذاك – ماتر تب عليه بعد ذلك من تنافر وانقسام .

 (۱) إسبق أن أشرنا إلى رأى الأستاذين أحمد أمين وما كدونالد له في هذه السألة وهو ما يوافق انجاه أكثر أمهات كتب التاريخوالملل - 11 -

ومهما يكن من أمر ؛ فإنه – من خلال هذا الجوالمضطربالمعقد نشأت فى الإسلام ثلاث فرق كبيرة هى:الشيعة – الخوارج – المرجئة .

أما الممتزلة ، فسوف نعقد لهم فصلاخاصاً نتحدث فيه عن ظروف نشأتهم وأخبارهم ومبادئهم وطبقاتهم وكل ما يتعلق بهم .

ويجدر بنا قبل أن نبدأ الحديث عن هذه الفرق أن نشير إلى حقيقة مهمة هى أن الصبغة التى اصطبغت بها كل من فرقتى الشيعة والخوارج حال نشأتها الأولى،هى الصبغة السياسية ؛ وإن كانت فى مراحل تطورها قد اهتمت بالأمحاث الدينية المختلفة ؛ فكل فرقة منهما كانت تحاول أن تكون مبادئها ومناهجها هى الأساس الذى تجب أن تقوم عليه سياسة الحكم .

الخوارج

يعتبر الخوارج أول حزب سياسي تكون في الإسلام،وظهر بشخصية واضحة محددة المعالم .

ولقد حظى الخوارج بنصيب موفور من عناية الباحثين والمؤرخين فى القديم والحديث ؛ فتحدثوا عن نشأتهم وأخبارهم وفرقهم ومبادئهم وأدبهم وتطور مذهبهم فى التاريخ وعلاقتهم بالفرق الأخرى وموقفهم من الخلفاء وموقف الخلفاء منهم ؛ وما إلى ذلك من كل مايتصل محياتهم كحزب سياسى كبير .

ونحن فى حديثنا هنا عن الخوارج أو عن الشيعة والمرجئة ، سوف لا نعرض بصفة مفصلة لهذه النواحى ؛ فعى ليست هدفنا فى هذا البحث ، ولكننا فقط سنتحدث فى إنجاز شديد عن أهم المبادىء التى قامت عليها هذه الفرق من الناحيتين الدينية والسياسية،وعن أهم الفروق بين هذه المبادىء ، وذلك قبل أن نتحدث عن للمترلة؛ حتى نتمرف وجوه الاختلاف والنشابه بينها ، وإلى أى حد يمكن أن يكون قد أثر بعضها فى بعض وتأثر بعضها ببعض ؛ ثم مدى الانطباعات التى يمكن أن تتركها مبادىء وأتجاهات معينة لحزب من الأحزاب أو فرقة من الفرق فى إنتاجها الأدبى .

ظهور الخوارج :

يرتبط ظهور الخوارج فى التاريخ كخزب سياسى له – مبادى، وانحة، بقبول على لمدا التحكيم<sup>(1)</sup> فى حرب صفين التى دارت رحاها بينه ربين معاوية ، إذما كاد على يعلن موافقته أخيراً على هذا النباً ، حتى انفصل من جيشه اثنا عشر ألفاً<sup>(1)</sup> أغلبهم من قبيلة تميم فارقوا معسكره ، وتركوا الكوفة ، وتوجهوا إلى حرورا،<sup>(1)</sup> حيث اعتصموا بها ، وأعلنوا عصيانهم وخروجهم على على".

وحجة هؤلاء فى تصرفهم هذا،أنهم إ<sup>ن</sup>ما خرجوا يدافعون عن فكرة آمنوا بها،ولم يخامرهم شك فى أنهم على حق فيها ، فقبول على لهذه الخدعة التى أقبل عليها معاوية وجيشه من أهل الشام حين أوشكت الهزيمة أن تلحق بهم يعتبر شكا وتشكيكا<sup>(ن)</sup> فى عدالة هذا المبدأ الذى قاتلوا فى سبيله وضحوا من أجله .

ومن هنا تكون حزب الخوارج،وتكونت مبادئه وتماليمه التي سنشير إليها بعد قليل .

وفى الحق أن نشأة حزب كبير كالخوارج فى هذه الظروف السريعة ، وتحت

(۱) حادثة التحكيم معروفة مشهورة يمكن الرجوع إلى تفاصيلها في : وقعة صفين لنصر بن مزاحم ص ٦٨٩ و ، وشرح نهج البلاغة لابن أبى الحديد ج ١ ص ١٨٢ و ما بعدها وتاريخ أبى الفدا ص ١٨٢ و ما بعدها وتاريخ الطبرى ج ٦ ص ٢٧ .
 (٢) الملل والنحل ج ١ ص ١٥٧ .
 (٣) حرورا ان الحية على مقربة من الكوفة .
 (٤) انظر فجر الاسلام ص ٢٥٦ .

- 72 --

تأثير هذه الأسباب وحدها.مسألة تدءو إلى كثير من النظر ؛ فعلى هذا الذى أحبوه وقدسوه ودافعوا من أجله، وآمنوا محقه لايمكن أن يتخلوا عنه وينتقضوا عليه لمجرد أنه وافق على شىء رأوا فيه غير مصلحةلهم ؛ فقد كان من المكن أن يساـكوا في هذا الموقف أى سلوك آخر إلا أن مخرجوا عليه ، ويعلنوا عصيانهم له .

ثم إن بعض المصادر التي روت وقعة صغين وما دار فيها؛ تذهب إلى أن عليا رفض رفضا أكيدا مسألة التحكيم ، وأن نفرا من الذين صاروا خوارج فيا بعد، مم الذين ألحوا عليه فى قبولها ؛ وقالوا فيا قالوا له حينئذ : « يا على : أجب إلى كتاب الله إذا دعيت إليه ، وإلا دفعناك برمتك إلى القوم وتفعل بك ما فعانا مابن عفان ؛ فقال على : إن تطيعونى فقاتلوا ، وإن تعصونى فافعلوا مابدا لكم<sup>(1)</sup>. » فكيف نوفتى بين هذا و بين ما هو شائع من أنهم خرجوا عليه لقبوله مبدأ التحكيم ؟؟

على أية حال،فإننا الآن لسنا بسبيل إلى مناقشة هذه الحوادث ، وتتبع وقائمها وتفاصيلها،واستنتاج ما يكمن وراءها من نتائج ؛ فليس هنا مجال الحديث عن هذا كله ، ولكن الذى نريد أن تقرره فى هذا المقام هو أن مسألة التحكيم وحدها لم تكن \_ فيا نرى \_ مبرراً قوياً لخروج هذا العدد الضخم من أنصار على عليه ، وأنه لابد أن تكون هناك ءوامل أخرى<sup>(٢)</sup> قد أحاطت بهذا الموقف وهيأت الظروف لهذا الانقسام الخطير .

ومهما یکن من أمر ؛ فإن حادثة التحکیم هذه کانت هی ــ علی الأقل ــ السبب الواضح القر یب لظهور حزب الخوارج ذلك الحزب القوی الدی ظل

(۱) انظر : تاريخ أبى الفدا ج ١ ص ١٨٦ .
 (٢) وسنشير بعد قليل إلى بعض هذه العوامل التي من أهمها عبد الله بن سبأ ومبادئه .

شوكة قوية فى ظهر الأمويين يحاربهم ويجا**ده،**حتى أوشكعلى الفضاء على <sup>ر</sup>ولتهم لولا ما كان يعتريه من تفرق واختلاف .

أهم نظريات الخوارج السياسية :

أشرنا فيما سبق إلى أن الصبغة التي اصطبغت بها الفرق الإسلامية حال نشأتها الأولى،هى الصبغة السياسية نظرا إلى أن الظروف التي قبتت فيها والتي باشرت ظهورها كانت ظروفا سياسية ، ومن هنا كان أهم النظريات التي قام عليها حزب الخوارج نظريات سياسية متعلقة بموقفهم من القادة والأثمة ، وحكمهم عليها م ثم موقفهم من الخلافة ، وهى المسألة التي أثارت كل هذه الفتن ، وأدت إلى تلك المآسى التي انتهت بإزهاق أرواح تسعين ألفا من المسلمين الذين قاتلوا في حرب صغير،وهو عدد لم يصل إليه ولا إلى قريب منه عدد القتلى فى جميم المعارك التي حدثت في تاريخ الإسلام إلى تاريخها<sup>(1)</sup> .

ولقد افترق الخوارج فيا بينهم إلى فرق كثيرة ، يحصرها كتّاب الفرق والمقالات والملل . فى عشرين فرقة منها خمس فرق رئيسية هى على ما ذكرها « البغدادى<sup>(٢)</sup> » : المحكمةالأولى . الأزارقة ، النجدات . الصفريه ،ثم العجاردة وقد كان لكل فرقة من هذه الفرق . آراء ومبادىء خاصة، لا يعنينا أن نعرض لها هنا ، ولكن الذى سنعرض له ، هو أهم النظريات التى اتفقت فرق الخوارج أو معظمهم عليها .

ويبدو أن المؤرخين<sup>(٣)</sup> لم يتفقوا على النظريات الأساسية التى اعنتقها جميع الخوارج ، ولكن الدى يؤخذ من جميع أقوالهم أنهم أتفقوا على ثلاث نظريات رئيسية هى : –

(۱) انظر : تاريخ الأمم الاسلامية للخضرى ج ۲ س ۲۷ .
 (۲) الفرق بين الفرق ص ٤٠ ،
 (۳) انظر : الفرق بين الفرق ص ٥٠ .

أولا : – اتفاقهم فى الحـكم على الأثمة والخلفاء وأعمالهم ثانباً : – اتفاقهم فى وجوب الخروج على السلطان الجائر ثالثاً : – اتفاقهم على أن الخلافة لا يجب أن تـكون فى قريش

بل يجب أن نخضع لاخنيار المسلمين حتى ولو كان المختار عبدا حبشيا ؛ والخليفة الذى يقع عليه اختيار المــلمين ليس من حقه أن يتنازل أن يُحَـكم ، ويجب أن يخضع لـكل ما أمر به الله و إلا وجب عزله<sup>(1)</sup> .

ولعل مما يشير إلى هذه النظريات ، ما رواه الشهرستانى من أن « عروة ابن أذينة» وهو رجل من الخوارج : «أتى إلى زياد بن أبيه ومعه مولى له ، فسأله زياد عن أبى بكر وعمر فقال فيها خيرا : وسأله عن عثمان فقال : كنت أتوالى عثمان على خلافته ست سنين ، ثم تبرأت منه بعد ذلك للأحداث التى أحدثها وشهد عليه بالكفر ، فسأله عن أمير المؤمنين على كرم الله وجهه فقال : أتوالاه إلى أن حكم ثم أتبرأ منه بعد ذلك وشهد عليه بالكفر ، فسأله عن معاوية فسيه سبا قبيحا<sup>(٢)</sup> . . . . ألخ »

وقال أيو الحسن الأشعرى عن المبادىء التي تجمع فرق الخوارج . ﴿ الدى مجمعها ، إكفار على وعمّان وأصحاب الجمل والحكين ومن رضى بالتحكيم وصوّب الحكين أو أحدها ، ووجوب الخررج على السلطان الجائر<sup>(٢)</sup> ﴾ .

هذه هى أم النظريات التى تجمع حولها حزب الخوارج ، وهى - كما برى - كانت رد فعل للتطورات السياسية التى حدثت من عهد إلى عهد ، فهم يتفقون على سحة الإمامة لأبى بكر وعمر طوال عهدها ، ولا يمترفون بصحة خلافة

- (۱) انظر : فجرْ الاسلام ص ۲۰۷
- (٢) الملل والنحل ج ١ ص ١٦١ .
  - (۳) الفرق بين الفرق ص ٥٠ ،

عُمان إلا بالسنوات الست الأولى منها ، ويتبرأون من على بعد أن قبل التحكيم ويشهدون عليه وطي عُمان بالكفر ، ولكن الذي نلاحظة أن الخوارج كانوا متشددين غاية النشدد في أحكامهم تلك ، وأنهم تطرفوا تطرفا شديدا في موقفهم من على وعثمان ومعاوية ، وأن ما حدث من هؤلاء الأثمة لم يكن يتسكافاً مع هذه الأحكام الجائرة عليهم ، وهذا مما يؤكد ما أشرنا إليه من قبل من أن هناك عوامل أخرى قد هيأت لظهور هذا الحزب غير موقف على من مسألة التحكيم ، ولعل « عبد الله بن سبأ » ذلك اليهودي الذي تظاهر بالإسلام قد لعب دورا في هذا التحول النفسي بين أنصار على ؛ فإنه و إن كان قد تظاهر بالولاء الشديد لعلى ، وكان من أشهر الدعاة له في خلافة عمَّان ؛ إلا أن نظر بأنه وعقائده الق كان يبثها ويدعو إليها ، كانت غريبة على الدين الإسلامي ؛ فهو أول من قال بالوصاية حيناً ذهب إلى أن عليا ومى محمد<sup>(1)</sup> ، وهو أيضاً أول من قال بالرجعة (٢) ، وهو أول من اجترأ على الخلفاء والأثمة ؛ وخاصة في حق أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ؛ وكان على يضيق به وتقول عنه : « مالي وما لهذا الحميت الأسود الذي يكذب على الله ورسوله (٢) . فلو كان على يثق به ، و يعتقد صدقه فى ولائه وتشدده فى الدعوم له ، ما حكم بكذبه ووصفه بهذا الوصف .

ومن ناحية أخرى ؛ فإننا نلاحظ بعض المشابه بين مبادى. هذا الرجل ، وبين ما ذهب إليه الخوارج من جرأتهم على الخلفاء والأتمة والحكم بتكفيرهم ، وبين ما ذهب إليه الشيمة من إيمانهم بنظرية الوصاية التي أشرنا إليها آنفا وهذه

(١) انظر : تاريخ الطبرى ج ٥ ص ٩٨ .
 (٢) انظر : فرق الشيعة للنوبخى ص ٢٢ والرجعة كما يفهمها الشيعة الاعتقاد بأن أحد
 أبناء على سيقوم من يين الموتى وأن جميع الناس سيمودون إلى الحياة بمد فترة لا تقل عن
 أربعين يوما أنظر : الأغانى : ج ٧ ص ٨ ، ٢٢ ، ج ٨ ص ٢٧ ، ٣٣ ، ٣٤ ، ٢٤ .
 (٣) سنوضح عند كلامنا على الشيعة أثر ابن سبأ فى ظهور هذه المبادىء الفاسدة .

سیت این کانوا یو. من ب**مده<sup>(۱)</sup> .** 

وعلى أية حال ؛ فسواء أكان لاين سبأ ومبادئه أثر فى هذه الآتجاهات أم لا ؛ فإن موقف الخوارج من الأئمة ونظر ياتهم فى الخلافة تحتاج إلى تفسير اخر يضاف إلى نقمتهم على على على أبعد قبوله مبدأ التحكيم

أهم نظرياتهم الدينية :

كانت مسائل الدين ومسائل السياسة فى هذا المصر شيئًا واحداً متصلا ؛ فتعاليم الدين يجب أن تكون هى الأسس التى تقوم عليها سياسة الدولة ؛ وسياسة الدولة لا ينبغى أن تكون متجافية مع مناهج الدين ومبادئه وأحكامه العامة ، ومن هنا كان النظر فى مسألة من مسائل السياسة يترتب عليه نظر آخر فى مسألة من مسائل الدين .

فمثلا حيمًا حكم الخوارج بكفر على وعثمان وأصحاب الجمل والحكمين إلى سائر من حكموا بكفرهم ـ على محو ما أسلفنا ـ ترتب على ذلك إثارة مسألة دينية هى النظر فى ماهية الإيمان والكفر ، وما هى العلاقة بين العمل والإيمان . هل العمل جزء من الإيمان ؟ ؟ أم العمل شىء والإيمان شىء آخر ؟ ؟ إلى آخر هذه المسائل التى جر إلى البحث فيها حكمهم بتكفير من كفروا .

وقد اتفق رأى معظم الخوارج فى هذه المسألة، على أن العمل جزء من الإيمان ؛ فالإنسان الذى ينطق بالشهادتين ثم لا يؤدى فرائض الإسلام من حج وصوم

(١) ستوضح عند كلامنا على الشيعة أثر ابن سبأ في ظهور هذه المبارىء الفاسدة .

وزَّكاة و صلاة كافر.ولا يشفع له نطقه بالشهادتين ،كما اتفق رأيهم على تَكْفير مر تـكب الـكبيرة .

وايست بنا حاجة هنا إلى أن نخوض فى تفاصيل آرائهم ومذاهبهم فى مسائل الدين والسياسة ، وإنما قصدنا الإشارة إلى أهم المبادىء الدينية والسياسية التى قام عليها حزمهم ، حتى يتسنى لنا أن نتميز الفروق بينها وبين المبادىءالتى قامت عليها الفرق الأخرى .

وعلى الرغم من أن الخوارج كانوا قساة فى أحكامهم ؛ مبالنين فى تشدده فإنهم كانوا ــ كما أثر عنهم ــ أهل عبادة وتقوى وصلاة وصوم يتشددون فى دينهم وينهمكون فى عبادتهم ، وصفهم زعيمهم وخطيبهم «أبو حزة الخارجى» فقال : «شباب والله مكتهلون فى شبابهم،غضيضة عن الشر أعينهم، ثقيلة عن الباطل أرجلهم ، أنضاء عبادة وأطلاح سهر ، فنظر الله إليهم فى جوف الدل ، منحنية أصلابهم على أجزاء من القرآن كلما مر أحدهم بآية من ذكر الجنة بكى شوقاً إليها ، وإذا مرابآية من ذكر النار شهق شهقة كان زفير جهنم بين أذنيه <sup>(1)</sup>...»

هذه نبذة موجزة عن الخوارج ، وعن أهم نظرياتهم السياسية وتعاليمهم الدينية ،وسنتحدث الآن – بإيجاز أيضاً – عن فرقة أخرى من أهم الفرق التى ظهرت فى تلك الحقبة وهى فرقة الشيعة .

## الشيعة

مختلف الباحثون والمؤرخون في تحديد الوقت الذي نشأ فيه الشيعة؛ فيدهب بعضهم<sup>(٢)</sup> إلى أن التشيع هو أول مذهب عرف في تاريخ الإسلام، وأنه نشأ

- ۱۳۹ س ۲۹ .
- (۲) انظر : مختصر تاريخ الشيعة ص ۱۰ ، ۱۱ ،

فى زمن ألنبى صلى الله عليه وسلم ، وأن اسم الشيعة هو أول اسم ظهر فى الإسلام ولقب مه أربعة من كبار الصحابة مم : أبو ذر الغفارى ، وسلمان الفارسى ، والمقداد ابن الأسود ، وعمار بن ياسر ، ثم اشتهر هذا الاسم بعد ذلك بين أنصار على فى واقعة صغين ، وبميل إلى هذا االآتجاه ﴿ الأستاذ أحمد أمين » حيث يقول فى كتابه ﴿ فجر الإسلام » ﴿ وكانت البذرة الأولى للشيعة . الجماعة الذين رأوا بعد وفاة النبى صلى الله عليه وسلم أن أهل بيته أولى الناس أن يخلفوه <sup>(1)</sup> » . ويقول الأستاذ ما كدونالد ﴿ MacDonal ايضا: أنه ظهر فى اجتماع السقيفة أربعة أحزاب وعد من بينها الشيعة <sup>(2)</sup> . أى أنه يقر ر أن الشيعة كانت موجودة أيضا من ذلك الوقت أى منذ زمن النبى صلى الله عليه وسلم .

ويذهب بعض آخر<sup>(٣)</sup> إلى أن الشيعة لم تظهر إلا فى عهد على ؛ بل لم تظهر بمعناها الفنى التاريخى إلا بعد هذا الوقت بكمثير .

وبرد أصحاب هذا الآتجاه على أصحاب الآتجاه الأول؛ بما قاله «المرتضى» في كتابه « المنية والأمل » : « وأما الرافضة فحدث مذهبهم بعد مضى الصدر الأول ولم يسمع عن أحد من الصحابة من يذكر أن النص فى على جلى متواتر ؛ فإن زعموا أن عماراً وأبا ذر والمقداد بن الأسود كانوا سلفهم<sup>(3)</sup> لقولهم بإمامة على ، كذبهم كون هؤلاء لم يظهروا البراءة من الشيخين ، ولا السب لها ، ألا ترى أن عمارا كان عاملا لعمر بن الخطاب ، وسلمان الفارسى فى المدائن ؟؟ »

- (۱) فجر الاسلام س ۲۶
- Mac Donald Development of muslim theology (۲) انظر (۲) p. 8-10
  - ۳) انظر النظريات السياسية الاسلامية \_ ضياء الريس من ۳۷ .
    - (٤) يقصد :كانوا سلفا للشيعة .

ثم قال: «وقدمرأن أول من أحدث هذا القول عبد اللهن سبأ ولم يظهر <sup>(۱)</sup>قبله ». ومن الممكن أن يقال فى التوفيق بين هذين الاتجاهين: أنه إذا قصد بالشيعة ذلك الحزب الكبير بنظرياته وآرائه وصبغته التاريخية : المعروفة ؛ فإن ذلك معفة قاطعة ما لم يظهر إلا فى أخريات عهد عثمان وعهد على، حينما خرج الخوارج وأسسوا حزمهم وكونوا نظريلتهم . أما إذا قصد بالشيعة مجرد فكرة الدعوة الملى ممثلة فى أشخاص أيا كان عددهم ، فقد سبق أن أشرنا إلى أنه عقب اجتماع السقيفة ، وعقد البيعة لأبى بكر ظهرت فكرة الدعوة لعلى ، وأنه أحق بالخلافة لأنه من آل الببت ، وأقرب قرابة الرسول .

ومن ثم؛ يتضح لنا أنه ليس هناك خلاف جوهرى بين كل من الآنجاهين لأسهما لم يتفقا ابتداء على مفهوم كلة « شيمة » ؛ فهى من وجهة نظر أصحاب الآتجاء الأول؛ تعنى أولئك النفر الذين ظهروا بعد وفاة النبى منادين بأحقية آل البيت فى الخلافة ؛ وهى من وجهة نظر أصحاب الآتجاء الثانى تعنى ذلك الحزب الذى ظهر بكيانه مكتملا على مسرح السياسة العملية .

ويمكن أن يقال إن هذه الفـكرة ــ فكرة الدعوة لعلى ــ التى ظهرت بسيطة فى بادىء الأمر أخذت تنمو وتكبر مع تطور الأحداث السياسية ؛ وتضم إليها الأنباع والأنصار ؛ حتى انتهت أخيرا إلى ظهور حزب الشيعة .

## أصول فدكرة النشيسع :

۱) المنية والأمل للمرتضى: طبعة حيدر أباد ص ٤ ، ٥ .

عليه وسلم ، ولقد آثر الشيعة «عليا» على غيره من آل البيت، لأنهم يؤمنون بأفضايته على غيره فى قربه من الرسول ، وفى شرف الجهاد ، وشجاعة النفس ، وكرم الخلق ، والإحاطة بعلوم الدين ؛ ثم لزواجه من قاطمة بنت الرسول، ولأنه والد الحسنين . ولأنه أظهر رغبة جلية فى الخلافة، فكان بذلك رأس دعوة النهزها أصحابه ، وقد أخذت هذه الفكرة تتطور وتتأثر فللؤثرات السياسية والاجماعية لدرجة باعدت بينها وبين بساطتها وصدقها، حتى لقد مالغ فريق من الشيعة فى حب على وتقديسه مبالغة أدت بهم إلى تأليه ، وأن جزءا من الإله قد حل فيه . قال أحد غلاة الشيمة فى هذا : « حل فى على جزء إلهى ، واتحد محسده فيه ؛ كان يمل النيب إذا أخبر عن الملاحم وصح الخبر ؛ وبه كان محارب الكفار، وله النصرة والغلغر ، و به قلم باب خيبر ، وعن هذا قال : والله ما قلمت فاب خيبر بقوة جسدانية ولا محركة غذائية ، والكن قلعته بقوة ما كوتيه ما قلمت . باب خيبر . بقوة

والشيعة يزعمون أن«عليا« وصى رسول الله، ويثبتون أحقيته مالخلافة كما يقول ابن خلدون : «بنصوص ينقلومها ويؤولومها على مقتضى مذهمهم ، لايعرفها جهابذة السنة ولا نفلة الشريمة ؛ بل أكثرها موضوع أو مطعون فى طريقه أو بعيد عن تأويلاتهم الفاسدة<sup>(٢)</sup> »

ومن مبالغات الشيعة وتطرفهم الشديد في إيمامهم بفكرتهم، أنهم كانوا أحيانا يفسرون الحوادت التي تقع تفسيرا يتفق مع هواهم، ويؤيد دعوتهم ويؤكد ما يؤمنون بة من أن علياً وصى رسول الله ، وأن الرسول قد هينه للإمامة من بعده، فأخطأ الناس وبايعوا أبا بكر . حاء في شرحهج البلاغة : « وتزعم الشبعة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يعلم موته ، وأنه سير أبا بكر

- (۱) الملل والنحل ج ۱ ص ۳۰۶ .
- (۲) مقدمة ابن خلدون ص ۱۹۷ .

وعبر فى بعث أسامة لتخلو دار الهجرة منهما ؛ فيصغو الأمر, لعلى عليه السلام ، ويبايعه من تخاف من المسلمين بالمدينة على سكون وطمأنينة ؛ فإذا جاءهم الخبر بموت رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله وبيعة الناس لعلى عليه السلام بعده ،كانا عن المنازعة والخلاف أبعد ؛ لأن العرب كانت تلمزم بإتمام تلك البيعة<sup>(1)</sup> » .

ويضيق المقام عن ذكر ما قاله الشيعة عن على ، وبخاصه غلامهم،ويكنى أمهم جعلوله منه إلها مع أن أحدا من المسلمين لم يتطرق إلى ذهنه أن يؤله محداً صاحب هذه الدعوة وإمامها الأكبر .

هذه هى فكرة الشيعة الأساسية ، وهذا هو مبلغ تطرفهم فيها ، وأمله من الواضح أن الفكرة نشأت بسيطة سليمة لاغبار عليها ، ولا تتنافى فى جوهرها مع شىء من تقاليد الدين وتعاليمه ، واكنها فى تطورها اكتسبت صبغة جديدة غريبة عن الدبن ، ولا سيا عند هؤلاء المتطرفين الغلاة الذين خرجو اعلى عقيدة التوحيد بتأليه على . . فهل لهذا من سيب ؟ ؟ ؟

علاقة مذهب الشيعة بالديائات الأخرى :

أشرنا فيا سبق إلى الدور الذي قام به «عبد الله بن سبأ» ومبادئه التي بثها في الأمصار الإسلامية متنقلا من مكان إلى آخر تحت ستار الإسلام .

والذى ينظر فى تاريخ هذا الرجل،لايمكن أن يقال<sup>(٢)</sup> من خطرالدور الذى لعبه،ومخاصة فى هذا التطرف المذهبى لفريق من الشيعة على الأقل ؛ فإ ممن اليسير أن نلاحظ الملاقة الوثيقة بين آراء ابن سبأ و بين المرحلة التى تطورت إليها

(۱)شرح نهج البلاغة لا ين أبي الحديد ج ۱ ص ٥٤ .
 (۲) للدكتور طه حسين في كتابه : الفتنة الكبرى عثمان : رأى يجنح فيه إلى التقليل من خطر الدور الذى قام به ابن سبأ ، ولعل ما نقرره الآن من آنار هذا الرجل يثبت عكس هذا . انظر : الفتنة الكبرى ـ ۱ ـ عثمان ص ١٣٢ .

(م – ۳ أدب الممتزلة )

فكرة التشيع على أيدى غلاة الشيعــــة ومتطرفيهم .

فإذا كان هؤلاء يؤمنون بنظرية الوصاية والرجعة ؛ ثم يذهبرن في تقديس **ط**لى إلى درجة التأليه ؛ فإن «عبد الله بن سبأ »هو أول من بث هذه المبادى. ودعا إليها. وقد أنبت المؤرخون كثيرا من أقواله التي تنص على ذلك نصا صريحًا ؛ فقد حكى «الطبرى» أن ابن سبأ طاف بالأمصار، فبدأ بالحجاز؛ ثم بالبصرة؛ ثم الكوفة؛ ثم الشام، وأخيرا أتى مصر وأقام بين أهلها وقال لمم : « لعجب ممن يزعم أن عيسى يرجع ويكذب بأن محمدا يرجع ، وقد قال الله عز وجل : إن الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد ؛ فمحمد أحق بالرجوع من عيسى؛ فقيل ذلك عنه ووضع لهم الرجعة فتـكلموا فيها ؛ ثم قال لهم بعد ذلك : إنه كان ألف نبى ؛ ولـكل نبى وصى، وكان على وصى محمد ، ثم قال : محمد خاتم الأبياء وعلى خاتم الأوصياء ؛ ثم قال بعد ذلك : من أظلم ممن لم يجز وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ ووثب على على وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم وتناول أمر الأمة ؛ ثم قال لهم بعد ذلك : إن عُمان أخذها بغير حق ، وهذا ومي رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فأنهضوا فى هذا الأمر فخركوه وأبدأوا بالطعن على أمر إئسكم ، وأظهروا الأمر بالمروف والنهى عن المنكر تستميلو! الناس، وادعوهم إلى هذا الرأى () .

يتضح لنا من هذا.أن عبد الله بن سبأ وضع أسس نظرية الوصاية ونظرية الرجعة ، كما وضع مبدأ الاجتراء على الخلفاء والأئمة ، ويتضحمن قوله : «وأظهروا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر تستميلوا الناس وأدءوهم إلى هذا الرأى » أن الرجل لم يكن مخلصا لعلى ولا للإسلام ، وأنه كان يتظاهر بالإسلام ليستر بذلك موقفه ويجذب قلوب الناس إليه .

ثم إنه أول من لفت الأذهان إلى تأليه على . قال ابن أبي الحديد : «وأول \_\_\_\_\_\_

۱) تاريخ الطبرى ج ٥ ص ٩٨ وانظر تاريخ الـكامل لابن الأثير ج ٣ ص ٥٩ .

حن جهر بالناو فى أيامه ( أى على )«عبد الله بن سبأ »قام إليه وهو مخطب فغال له:«أنت أنت،وجمل يكررها ؛ فقال لهويلك!!من أنا؟فقال أنت الله ، فأمر بأخذه وأخذ قوم كانوا معه على رأيه<sup>(1)</sup> » .

هذا كله يوحى بالعلاقة الوثيقة ببن آراء عبد الله بن سبأ وبين الأفكار التي ترددت بين متطرفى الشيعة ، ومن هنا ذهب بعض الباحثين<sup>(٢)</sup> إلى القول بأن الشيعة اشتقت عن أصل يهودى ، وهذا الرأى – فيا نرى – أكثر انطباقاً على غلاة الشيعة الذين رددوا آراء ابن سبأ وأفبلوا عليها دون تحرج، وهؤلاء قد كونوا فرقة خاصة سميت بالسبيئة . وما نظن إلا أن هذه الفرقة بعيدة كل البعد هن الجوهر الحقيق لفكرة الشيعة الأساسية .

و إلى جانب هذا فإن معظم شيمة على كانت بالعراق ، والعراق كما هو معروف بيئة تموج بمختلف الديانات والمذاهب القديمة ، فقد انتشرت فيه ديانات الفرس من زر ادشتية ومانوية ومزدكية ، كما انتشرت فيه اليهودية والنصرانية ، وقد عاشت الشيعة فى هذا الجو ، وتشبعت بما انتشر فيه من آراء وعقائد،و مخاصة عقيدة الفرس التى كانت تعترف بالحق الإلهى للملوك ، وتضنى عليهم من الإجلال والتقديس مايسمو مهم إلى درجة الآلهة ، ومن هنا يعتقد بعض<sup>(٣)</sup> الباحثين أن الشيعة – فى حقيقتها – ليست إلا طائفة فارسية .

(١) شرح تهج البلاغة لابن أبي الحديدس ١ ج ٤٢٥ .

: ف كتاب Wellhausen ف كتاب Wellhausen ف كتاب ف كتاب ب Nicholson Literary Histary of the Arabs p. 215 (۳) ذهب إلى هذا الأستاذ دوزى Dozy في كتاب . Nicholson. Literary history of the Arabs, p. 214 والأستاذ أحد أمين في كناب . فجر الاسلام ص ۲۷۸ ، وجولد تسهير في كتاب العقيدة

والشريعة في الاسلام صا ١٩٢ وَبَدو انَّ ابن حزم هو أَصلَّ هذا الآنجاء حيث تحدث يما يشير إلى هذا عن أثر الفرس في طوائف أهل الاسلام أنظر : الفصل في الملل والأهواء والنحل ج ٢ ص ٢١٥ آية هذا كله أن فكرة التشيع فى تطورها ؛ لم تحتفظ بصبغتها الأولى ، وإنما أضيغت إليها ــ على نحو ما رأينا ــ عناصر جديدة عاعدت بينها و بين حقيقتها الأصاية البسيطة .

والسبب المعقول لهذا ـ إلى جانب ماتقدم ـ هو أن المجتمع العربى بعد اتساع الفتوحات ، قد نفذت إلى صميمه عناصر جديدة مختلفة الديانات والمشارب والبرعات ، ولم يكن من المكن أن تظل هذه العناصر بعيدة عن التأثير فى الحياة العربية والمشاركة فى توجيهها فى مناحيها المختلفة .

وقد كان غلو الشيعة على هذا النحو الذى رأينا،مظهرا وانحا من مظاهر هذا التأثير وذلك هو ما جعل الباحثين يرجعونها إلى أصول يهودية حينا،وإلى أصول. فارسية حينا آخر .

وللشيعة \_ على ماهو معلوم \_ فرق كثيرة<sup>(1)</sup> ، ولـكل فرقة منها آراد ومبادىء،ولن نعرضهنا لتفصيل للـكلام عن هذه الفرق،ولـكننا\_أيضاً\_سنعرض فقط للحديث عن أهم المبادىء للتى قام عليها حزب الشيعة من الناحيتين السياسية<sup>.</sup> والدينية .

(۱) يمكن الرجوع إلى هذه الفرق ، وتفصيل الحديث عنها ف : مقالات الاسلامين للأشعرى ، والفرق بين الفرق للبغدادى ، والمال والنحل للشمرستانى ج ۱ وخطط المقريزى ج ۱ ومقدمة ابن خلدون ص ۱۹۷ وفرق الشيعة للنو يختى ص ۲
 (۲) الزبدية هم أنباع زبد بن على بن الحسن بن على بن أبى طالب ، وتعتبر هذه الفرقة أكثر فرق الشيعة بعدا عن التطرف وأقربها إلى روح الاسلام .

**ولا** يجوز للنبى أن يغفلها أو يكل أمرها إلى المسلمين؛ لأنها ليست من المصالح العامة ؛ بل بجب عليه تعيين الإمام والنص عليه .

٣ – أن عليا رضى الله.عنه هو الذى عينه النبي صلى الله عليه وسلم ،ونص
 على خلافته وأومى له بذلك – ولهم على ذلك نصوص مختلفة<sup>(١)</sup> .

٣ -- أن الإمامة فى على وفى ذريته من بعده ، وإن كانو افيا بينهم يختلفون فى تميين الأثمة من ذريته<sup>(٢)</sup> .

٤ – أن الناس بجب عليهم أن يولوا الإمام الذي ثبت فيه النص ، ويخطئون
 من ظلمه وخرج عليه ، وبذهب غلاتهم إلى تكفيره والتبرؤ منه .

ه – أن الأئمة معصومون وجوبا عن الكبائر والصغائر ،فلا يصح أن يقع
 أحدهم في معصية كبيرة أو صغيرة .

هذه هي أهم نظريات الشيعة في الخلافة<sup>(٢)</sup> . وهم يكادون يجمعون عليها إلا المعتدلون من فريق الزيدية .

أما غلاة الشيعة فقد حكموا بكفر الصحابة جميعاً لأنهم بايموا أبا بكر وتركوا عليا مع أنه أحق بالخلافة ، وآمنوا كذلك بالوصاية والرجعة ، وذهبوا إلى تأليه على ، وجعلوا الاعتقاد بالإمام ركنا من أركان الإسلام ؛ كما حكموا بكفر بن أمية وظلمهم .

- (۱) أنظر : مقدمة ابن خلدون ص ۱۹۷
  - (۲) مقدمة ابن خلدون ۱۹۷

(٣) انظر . الملل والنجل للشهرستاني ج۱ م ۱۹۰ ومقدمة ابن خلدون ص ۱۹٦

#### المرجئة

يعتبر ظهور المرجنة نتيجة طبيعية لهذا التطرف الشديد لكل من حزبي الخوارج والشيعة؛ فلقد رأينا غلوكل من الفريقيين في رأيه ، وتعصبه لمذهبه إلى درجة عاعدت بينه و بين فطرة الإسلام وحقيقة السامية ، ومن هناكان من الطبيعي أن نتشأ طائفة أخرى محايدة ، تلتزم القصد والاعتدال في كل شي ، وتقف موقفا وسطابين هذين الفريقين للتطرفين ، وتضع مفاهم جديدة للإيمان والكفر ، وتصدر أحكاما جديدة على الأئمة والصحابة وعلى أعمالهم ليست لها هذه الصرامة أو ذلك المنف الذان اتسمت بهما الأحكام التي أصدرها كل من الخوارج والشيعة ، وكانت هذه الطائفة هي فرقة المرجئة .

إذن لقد كانت نشأة المرجئة صدى لذلك الاختلاف الشديد بين الشيعة والخوارج ، وهذه الفتن التى تمثلت فى نظرياتهم المتطرفة ، ومن هنا يقول «ابن عماكر »فى حديثه عن للرجئة : «م الشكاك الذين شكوا ، وكانوافى للمازى ب فلما قدموا المدينة بعل قتل عثمان ، وكان عهدهم بالناس وأمرهم واحد ديس بينهم أختلاف قالوا : تركناكم وأمركم واحد ليس بينكم اختلاف ، وقدمنا عليكم وأنتم مختلفون، فبمضكم يقول : قتل عثمان مظلوما وكان أولى بالمدل وأصحابه ب وبعضكم يقول : كان على أولى بالحق وأصحابه كلمم ثقة ، وكلهم عندنا مصدق ، فنحن الأنتبرأ منهما ولا نلعنهما ، ولا نشهد عليهما ، وبرجى ، أمرهم إلى الله حتى يكون الله هو الذي يحكم<sup>(1)</sup> بينهما » .

وهذا النص يشرح بوضوح المبدأ الأساسى الذى قام عليه حزب المرجئة

تاريخ ابن عداكر – نسخة المكتبة التيمورية – ج ٢٠ من ٧٧٥

- \*1 -

وهو إرجاء<sup>(1)</sup> أمر الناس إلى يوم القيامة ، وترك الحكم عليهم لله وحده . وهو كما يبدو مبدأ يدعو إلى المسالة والتسامح ، وإلى التخفيف من حدة هذا التشدد الذى ذهب إليه كل من الشيمة والخوارج ؛ فهو لايدعو إلى تخطئة فريق من الناس وتصويب فريق آخر ، ولا يمكم بكفر طائفة من الناس دون طائقة أخرى ؛ وإما أمر هؤلاء وأولئك موكول إلى الله ، يحكم عليهم هو وحده مما يريد .

ولم يكن للمرجئة ـ فيا عدا حذا ـ رأى إيجابي في الموقف السيامي يدعون إليه ويتعصبون له ، كماكان الشأق بالنسبة للشيعة والخوارج ، فلقد كان لـكل منها رأى واضح في الخلافة التي كانت هي أساس الحياة السياسية . ومن هنا لا يمكن القول بأن المرجئة حزب سيامي بالمنى المفهوم؛لأنهم ـ كما رأينا ـ يتخذون هذا الموفف السلبي الذي ساووا فيه بين الأحزاب الموجودة كلها من أمويين وخوارج وشيعة ، ولم ينحازوا إلى أي منها قولا أو فملا ، ولم يكن لهم هم ـ كما قلنا ـ رأى إنجابي في الحياة السياسية .

إذن ؛ قالمرجئة كما يبدو من ظروف نشأتهم ، حزب دينى دعا إلى ظهور. هذا التطرف المذهبى الذى أدى إلى تلك الأحكام الجائرة من تكفير الخلفاء والصحابة والمسلمين ، ولكن يذهب بعض الباحثين<sup>(٢٢)</sup> إلى القول بأن المرجئة فى بادى. أمرها حزب سياسى ، وأن هذا الحزب كان يقف موقف التأييد من بنى أمية ولكنه تأبيد سابى لا إنجابى ؛ لأنهم لم ينحازوا إليهم ، ولم يخرجوا مقاتلين معهم بل كان موققهم من الأمويين كموقفهم إزاء الشيعة والخوارج .

فكيف نفهم من هذا أن المرجئة حزب سيامى ، ماداموا لم يعلنوا تأييدهم لأحد الأحزاب ، أو يتخذوا لهم موقفا إيجابيا واضحا فى المشكلات السياسية ؟ ؟

(۱) هذا هو التفسير الصحيح لـكلمة مرجئة ، وهناك تفسيرات أخرى لا تتمشى مع روح مذهبهم . أنظر . خطط المقريزى ج ٤ س ١٧١ والملل والنحل ج ١ س ١٨٦ (٢) أنظر . فجر الاسلام س ٢٨٠ على أن القول بتأييدهم لبنى أمية ينفيه أن كبار المرجئة :كسعيد بن جبير . وغيلان بن مروان ، والحارث بن سريح ، وأبى حنيفة ، قد خرجوا لحرب بنى أمية<sup>(ر)</sup> وقتالهم .

ومهما يكن من أمر؛فإن الصبغة الدينية لحزب المرجئة كانت أوضح بكثير جدا من الصبغة السياسية ، وأن حزبهم من أول الأمر قام على محوث تتصل محقيقة الإيمان والكفر ، والعلاقة بين العمل والإيمان ، وأن النتيجة التى وصلوا إليها في هذه البحوث ، كانت ترمى إلى غاية وانحة ، هي الحد من غلو الشيعة والخوارج وتطرفهم .

أصناف المرجئة :

ذهب المفريزى فى الخطط<sup>(٢)</sup> إلى أن المرجئة ثلاثة أصناف :

منف يجمع بين القول بالإرجاء والقول بالقدر ، ومنهم غيلان ،
 وأبو شمر ، ومحمد بن شبيب ، والصالحى ، والخالدى .

وهؤلاء بسمون مرجئة القدرية .

۲ – صنف بجمع بين الإرجاء والقول بالجبرومنهم : \_ جهم بن صفوان ،
 ويسمى هذا الصنف:مرجئة الجبرية .

٣ – صنف يقول بالإرجاء المحض، وهؤلاء هم : المرجئة الخالصة .
وقد زاد الشهرستاني في الملل<sup>(٣)</sup> والنحل . صنفا رابعا هو مرجئة الخوارج

(۱) أنظر : النظريات السياسية : ضياء الدين الريس : ص ٦٨
 (۲) خطط المقربزی ج ٤ ص ١٧١
 (۳) الملل والنحل ج ١ ص ١٨٦

أهم نظريات المرجئة:

اتفق معظم المرجئة على أن حقيقة<sup>(٢)</sup> الإيمان ، هى الاعتقاد القلبى ، والمعرفة ماله ورسوله ، وأن أعمال الجوارج الظاهرة ليست جزءا من الإيمان ؛ فمن اعتقد بقابه وصدق ؛ فهو مؤمن ، ولا يضر إيمانه ما يقارف من معاص ، أو يرتسكب من كبائر .

قال أبو الحسن الأشعرى : « وكان محمد بن شبيب وسائر من قدمنا وصفه من المرجئة، يزعمون أن مر تكبى الكبائر من أهل الصلاة المارفين بالله ويرسله المقرين به ويرسله، مؤمنون بما معهم من الإيمان فاسقون، بما معهم من الفسق<sup>(T)</sup> »

ومن كماتهم المشهورة التى تشرح حقية مذهبهم قولهم : ﴿ إنَّه لاتضر مع الإيمان معصية ، كما أقه لاتنفع مع الكفر طاعة<sup>(٤)</sup> » .

وقال « غسّان الكوفى »زعيم فرقة الغسانية منهم. «الإيمان يزيد ولاينقص<sup>(٥)</sup>» يعنى أنه يزيد بالطاعات ولا ينقض بالمعاصى . وقال «مقاتل بن سليمان» أحدالمرجئة فيا يحكى عنه : • إن المصية لاتضر صاحب التوحيد والإيمان<sup>(٢)</sup> » . ويتول شاعرهم « ثابت قطنة » . \_

(۱) انظر : خطط المقريزی ج ٤ ص ۱۷۱ ، والملل والنحل ج ۱ ص ۱۸۵ ، ومقالات
 الإسلامين للأشعری ص ۱۹۲

(٢) راجم تعريفاتهم بلايمان ف : الملل والنحل ج ١ ص ١٨٦ وما بعدها ، ومقالات الإسلاميين ص ١٩٧

- (۳) مقالات الاسلامیین س ۲۰۱
   (٤) خطط المقریزی ج ٤ ص ۱۷۱ ، والملل والنجل ج ۱ س ۱۸٦
   (٥) الملل والنجل ج ۱ ص ۱۸۸
  - / (٦) الملل والنحل ج ١ ص ١٩٠

يؤخذ من مجموع هذه الأقوال ، أن الرجئة وضعت مفهوما خاصا لحقبقة الإيمان ، وهذا المفهوم لايدخل العمل فى جوهر الإيمان ، ولا يعتبره جزءا منه . ويفهم من هذا ، أنهم أرادوا بذلك الردعلى الخوارج ، حينما تطرفوا فذهبوا إلى أن العمل جزء من الإيمان ، وأن مرتكب الكبيرة كافر ، والردعلى الشيعة أيضا حينما غلت قاعتقدت أن الاعتراف بالإمام والطاعة له جزء من الإيمان . وهذا يؤيد ما ذهبنا إليه آنفا، وهو أن نشأة فريق المرجئة كانت رد فعل لتطرف كل من الشيعة والخوارج في آرائهم ومبادئهم .

## أهم الفروق بين الفرق الثلاثة

### أولا: في مسائل السياسة :

يتضح مما تقدم ؛ أن هناك فروقا جوهرية بين كل من الفرق السابقة حول. نظرياتهم التى اعتنقوها فيا يتعلق بمسأله الخلافة،وهى المسأله الأساسية التى تفرقت. فيها الأراء،واختلفت المذاهب .

قالخوارج ، يرون أن الخلافة لا يلزم أن تكون في قريش ، بل هي أمر.

(١) يوجد النص الـكامل للقصيدة في : الأغاني ج ١٣ ص ••

مجب أن يتركلاختيارالمسلمين، يولون عليهم من يشاءون، حتى ولوكان عبدا حبشيا . والشيعة يرون أن الخلافة ثبتت بالنص لآل بيت الرسول ؛ ولعلى وذريته. بصفة خاصة ، حيث هو الذى عينه الرسول صلى الله غليه وسلم وأوصى له بالخلافة . والخوارج يرون وجوب الخروج على السلطان الجائر .

والشيعة برون أن الاعتراف بالإمام والطاعة له جزء من الإيمان . وأن الناس ِ بجب عليهم أن يتولوا الإمام الذي ثبت فيه النص .

هذه هى أهم الفروق بين الحزبين الكبيرين فىأخطرمسالة وأعظمها ، وهى مسألة الخلافة ؛ ومن ملاحظة هذه الفروق يتبين لنا أن رأى الخوارج فى هذه المسألة. كان رأيا « ديمقر اطياً » بينهاكان رأى الشيعة فيها رأيا « ثيوقر اطياً<sup>(1)</sup> » .

أما المرجئة – فسكما عرفنا – لم يكن لهم رأى في مسألة الخلافة .

تانيا : في مسائل الدين :

وقد تفرع عن خلافهم فىالمسائل السابقة،أن أثيرت مسألة الإيمان والكفر ته. والحكم على أعمالى الصحابة ومرتكب الكبيرة

ونلخص فيا يلى ، أهم الفروق بينهم فى هذه المسألة : –

يقرر الخوارج:أن العمل جزء من الإيمان ؛ فليس الإيمان هو الاعتقاد وحده. فمن اعتقد بقلبه وشهد بلسانه أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول ثم لم يأت بما أمر الله به من صوم وصلاه وزكاة ، وأرتكب الكبائر ، واجترح المعاصى كان كاقرا . ولذلك قد حكموا بالكفر على عثمان وعلى معاوية ، وكل من وافق الحكين فى حكمهما ورضى بالتحسكيم .

(١) انظرا فجر الإسلام م ٢٧٩ .

والشيعة يذهبون مذهباً آخر ، فيقررون أن الاعتراف بالإمام والطاعة له جزء من الإيمان ، ويحكمون مخطأ من ينكره ومخرج عليه ، ويذهب بعضهم إلى الحكم بكفره ، ولذلك حكوا بكفر الصحابة الذين بايعوا أبا بكر وتركوا عليا ، لأنه عايا في نظرهم هو الإمام الثابت بالنص .

أما المرجئة ؛ فيقررون أن العمل ليس جزءا من الإيمان ، وأن الاعتراف بالإمام ليس كذلك جزءا من الإيمان ؛ وإنما الإيمان ، هو التصديق الاعتقاد بالقلب فقط ؛ وعلىذلك فمر تكب الكبيرة ليس بكافر ، وإنما هو مؤمن موكول أمره إلى الله تعالى ؛ ولا يحكون على أحد بالكفر أو الخطأ ؛ فأمر الجيع مردود إلى الله سبحانه وتعالى .

أثر ظهور الفرق فىالادب

الأدب تعبير عن الحياة ، وصدى للبيئة التي يعيش فيها ، وصورة صادقة لـكل حا تضطرب به من أحداث ، وما تعج به من مشكلات ، فهو الوتر الحساس الذى يتحرك دائماً بحركة الحياة من حوله ، ويسير معها في مساراتها المختلفة ؛ ويسجل كل ما تصادفه في سيرها من تطور أو تغير .

لذلك فإن حركات التطور السيامى والاجماعى ، لابدأن تتبعها حركات تطور أدبى تسجلها وتعبر عنها وتصور أحداثها .

ومن ثم فإن ظهور الأحزاب أو الفرق الإسلامية. كظاهرة جديدة فى الحياة السياسية الإسلامية – كان عاملا من أخطر العوامل التى أثرت فى الأدب العربى،وأسهمت بنصيب كبير فى إنضاج الحياة الأدبية ، وتوجيهها وجهة جديدة ·

ذلك أن كل حزب من الأحزاب التي كانت موجودة من خوارج وشيعة ثم أمويين ؛ كانت له نظريات ومبادىء يعتنقها ويدافع في سبيلها ، وكان يحاول - 20 -

جاهدا أن يجعل من نظرياته ومبادئه أساس الحياة ومنهاج الحكم ، وهو فى سبيل هذه الغاية، يبذل كل جبد ويركبكل صعب ، فهو أحيانا يشهر سيفه ، وأحيانا أخرى يشهر لسانه وقلم ، ومن هذا المجال – مجال اللسان والقلم – انبعث ذلك النشاط الأدبى الكبير الذى فتحت به صفحة جديدة مشرقة من تاريخ الأدب السرى ، وبدأت به مرحلة قوية من مراحل تطوره ، تميزت بصدق العاطفة ، وحرارة الانفعال ، وجدة الموضوع .

ونحن لو رجعنا إلى تاريخ الأدب فى تلك الحقبة التى شهدت عنف الصراع بين هذه الأحزاب . لاستطعنا أن نميز فيه ثلاث شخصيات تخبي قوية ، كل شخصية منها تمثل تيارا سياسيا معينا ، وتكون عنصرا من عناصر ذلك التطور الأدبى الذى انبعث مع تلك الحركة السياسية الكبيرة – حركة ظهور الأحزاب –

فاغد تركت كل شخصية مقوماتها النفسية والفكرية والواجدانية فى كل ما أنتجت من أدب ، واستنفدتكل طاقاتها الفنية والأدبية للدقاع عن كيانها . هذه الشخصيات الأدبية الثلاث هى :.

١ -- شخصية الخوارج ٢ -- شخصية الشيعة ٣ -- شخصية الحزب
 الأموى .

أما المرجئة فلم يكن لهم – فما نعلم – نصيب محسوس فى ذلك النشاط الأدبى ، ولعل ذلك راجع إلى أنه لم يكن لهم مذهب سياسى خاص يدينون به ويدافعون عنه ، فإنه لم يلمب نار الحماسة بين الأحزاب الأخرى ، إلا مبادئهم التى أعتنةوها وآمنوا بها ووقفوا حياتهم للدفاع عنها ، ومع هذا،فقد حفظ لنا التاريخ بعض القصائد<sup>(1)</sup> لشعراء المرجئة ،ولكنها لا تقاس بتلك الثروة الطائلة التى أضافها إلى ميراثنا الأدبى أدماء الأحزاب الثلاثة الأخرى وشعر اؤم

كان من الطبيعي إذن أن يتصدى كل حزب للدقاع عن عقيدته ، وكان

(١) أنظر : الأغانى : ج ٨ ص ٨٩ .

الخطباء والشعراء والكتاب، هم القوى المظيمة التي جندت لذلك الدقاع ، و إذا تصورنا مبلغ إيمان كل حزب بمبادئه ونظرياته، استطعنا أن نتصور مبلغ ماكان يبذل فى سبيلها من جهد وما يعانى من مشقة .

فلقد لتى كل حزب من ألوان العف وضروب الاضطهاد مالتى ، ولم يكن شىء من ذلك ليثنيه عن عزمه أو يوهن من قوته ؛ بلكان يزيده إمانا مبدئه واندفاعا نحو غايته ؛ لذلك فقد تنافس أدباء كل حزب وشعراؤه في إنضاج أفكارهم وإجادة معانمهم، وتنقية ألفاظهم، وتنميق أساليهم، حتى يكون لكلامهم أثر في النفوس، ووقع على القلوب؛ فيبلغوا بذلك غايتهم من اسمالة الناس و اجتذابهم إليهم ، وتأليف قلوبهم حول مبادئهم ، وهم في الواقع لم يكونوا يفتعلون ذلك افتعالا ، أو يتسكلفونه تكلفا ، ولكن إيمانهم وصدق عواطفهم وقوة انفعالهم بمادَّمهم ، هي التي هيأت لهم تلك المقدرة البيانية الهائلة ، التي أجرت ألسنتهم وأقلامم بِذَلِكَ الأَدبِ الرفيع الذي مازال بين أبدينا حيا ينبِض بأصدق المواطف وأخلص المشاعر ؛ والأدب لا يضمن له البقاء ، أو يناح له الخلود ؛ إلا إذا كان صادقا منبعثًا من أعماق النفس وأغوار الشعور . ولعل ذلك هو أول ما يلفت النظر من مظاهر التأثير المذهبي في الأدب؛ذلك أن يصقل الأدب بصقال خاص قوامه العاطقة العميقة والشعور المخلص .

ومن ناحية أخرى ؛ فإن المضمون الأدبى إذاكان قو يا ممثلا لتجربة صادقة ومعبرا عن مشكلة جوهرية تمس القلب والشعور،فإن ذلك يستلزم روعة الصورة و إحكام الآداء وروعة الأسلوب ، مادامت هناك الأصالة الفنية،والاستعداد الأدبى ذلك لأن الصلة وثيقة جدا بين المضمون والشكل كمنصرين رئيسيين يتكامل بهما العمل الأدبى ، وهذا هو ما نشاهده بصفة عامة فى كل أدب نتج للدقاع عن مذهب أو عقيدة ، و بعبارة أخرى،فى أدب كل من الشيعة والخوارج و بنى أمية ، تملك الأحزاب المتنافرة التى احتدم بينها النزاع وأشتد الصراع ؛ فإنه بلا شك أدب راق عظيم توفرت له كل عناصر القوة والجمال التى ضمنت له البقاء ومنحته الخلود .

ونحن هنا اسنا بصدد الحديث عن هذا الأدب . وعن مقوماته وخصائصه وأشكاله ، فذلك باب واسع محتاج إلى محث مستقل ، ولكن الحقيقة التي نريد أن نقررها هنا ، هى أن قيام الأحزاب هيأ لخلق بيئة أدبية ممتازة لم يكن لها أن تخاق أو تحتل ذلك المكان الواضح فى تاريخ الأدب، لو لم يتح لهذه الأحزاب أن تظهر و يكون ماكان بينهما من خصومات ومنازعات هى – بلا شك – أفسح مجال تصطاولت فيه الألسنة والأقلام ، وانبرت فيه القرائح والأفهام ، وتجلت فيه المواهب والقدر ات الفنية والأدبية، التي خالقت لنا ذلك الميراث الخصيب من فنون الأدب وأبوابه .

١ - فنى هذا المجال ، ظهر الشمر السياسى، وهو باب واسع من أبواب الشمر
 افتن فيه الشعراء وأبدعوا وأجادوا ، وأثرت عنهم فيه القصائد الرائعة التى
 احتلت مكانا واضحا فى تاريخ الشعر العربى ، وحظيت بنصيب كبير من درس
 الدارسين وعناية الباحثين .

٢ - وظهرت كذلك الخطب السياسية ، التي وجدت في هذه البيئة المعقدة عوامل قوتها ونموها ، وقويت وازدهرت و بلغت أوج عظمتها ونضجها على أيدى مشاهير الخطباء من الخوارج والشيعة والأمويين ، ومكان هذه الخطب بارز وملحوظ أيضاً في ناديخ الأدب . يعرفه من يعرف : الحجاج بن يوسف ، وزياد بن أبيه ، وأبا حزة الخارجى وقطرى بن الفجاءة ، وعمر ان بن حطان ، والختار الثقنى وغيرهم من خطباء الأحزاب الذين طالما اهترت لكلامهم الفوس ، وانقادت لبلاغتهم الأفئدة والعقول . ٣ – وإلى جانب هذا ظهر أيضا فى هذا المجال ، باب رائع من أبواب الأدب، هو باب الحاورات والمجادلات والمناظرات ؛ فإن الأمر فى الدعاية الحزبية لم يقتصر على الشعر والخطب فقط ؛ ولكن كان للجدل والناظرة نصيب موفور فى هذه الدعاية ، ولقد اشتهر ما كان بين الخوارج ورؤساء الأمويين وما كان بين هؤلاء والشيعة من مواقف رائمة فى هذا الباب تدل على المهارة البيانية ، وللقدرة البلاغية ؛ بقدر ما تدل على الإيمان بالعقاد والخلفاء .

ولعل من المناسب أن نسوق مثالا يسيراً من هذه المواقف ؛ فهى تشير محق إلى مظهر مهم من مظاهر التطور الأدبي التي وضحت في هذه البيئة ، وكانت صدى مباشراً لوجود الأحزاب السياسية .

روى أن الحجاج قال لرجل من الخوارج : « أجمت القرآن ؟ قال : أمتفرقا كان فأجمعه ؟ قال : أتقرأه ظاهرا ؟ قال : بل أقرأه وأنا أنظر إليه . قال : أتحفظه ؟ قال : أخشيت فراره فأحفظه ؟ قال : ما تقول فى أمير المؤمنين عبد الملك ؟ قال : لعنه الله ولعنك معه . قال : إنك مقتول ، فكيف تاتى الله ؟ قال : ألقاه بعملى وتلقاه بدمى<sup>(1)</sup> » .

وروى أيضاً أن الحجاج قال لامرأة خارجية : • والله لأعدنكم عدا ولأحصدنكم حصدا . فقالت : أنت تحصد والله يزرع ؛ فانظر أين قدرة المخلوق من قدرة الخالق<sup>(۲)</sup> » .

وبروى أن عبد الملك بن مروان دعا رجلا من الخوارج للرجوع عن مذهبه فوجده مستبصراً؛فدعاه مرة ثانية فقال له الرجل : لتغنك الأولى عن الثانية ، وقد

- (۱) البيان والتبيين ج ۲ ص ۱۵۳
- (۲) البيان والتبيين ج ۲ س ۳۲۷

t is und here of

- 29 -

قلت فسمعت ؛ قاسم أقل : قال له قل : فجمل ييسط له من قول الخوارج ويزين 4 من مذهبهم بلسان طلق ، وألفاظ بينة ، ومعان قريبة ، فقال عبد لللك بعد ذلك ـ على معرفته ـ : لقد كاد يوقع فى خاطرى أن الجنة خلقت لهم ، وألى أولى بالجهاد منهم<sup>(7)</sup> » .

وهنساك عشرات من هذه المواقف التي تؤكد لنا مبلغ تأثير الأحزاب ف إنضاج الحياة الأدبية ، وتعطينا صورة واضحة عن هذه الظواهر الأدبية الجديدة التي نمت ونضجت في ظل تلك البيئة التي احتدم فيها النزاع بين الأحزاب المختلفة .

٤ - ولقد كانت الحروب الطاحنة التي دارت رحاها بين كل من الخوارج والشيعة و بنى أمية ، مصدر إلهام لكثير من للوضوعات التي تناولها شعراؤه ، فلقد تحدثوا عن مواقعهم الحربية ، وأشادوا بمواقف أبطالهم فيها ، وما أحرزوه من نصر ، ورثوا شهداءهم وذكروا أمجادهم وتمدحوا بهم و بتفانيهم فى سبيل عقيدتهم ، وتحدثوا كذلك عن أعدائهم وعن الهزائم التي لحقت بهم . إلى آخر ما تحدثوا عنه من كل ما هو متصل طحروب وأحداثها ؛ وعلى الجملة فقد كانت هذه الحدثوا عنه من كل ما هو متفانيهم فى سبيل من نصر ، ورثوا شهداءهم وذكروا أمجادهم وعن الهزائم التي لحقت بهم . إلى آخر ما تحدثوا عنه من كل ما هو متصل طحروب وأحداثها ؛ وعلى الجملة فقد كانت هذه الحرثوب ميدانا من أفسح الميادين التي انطلقت فيها قرائم التي أمد كانت هذه الحروب ميدانا من أفسح الميادين التي انطلقت فيها قرائم التي أوحت به ما محدثود . وكتب التاريخ والغة والأدب مليئة مهذا التراث الذى أوحت به الحروب ومواقفها ، ومن ذلك على سبيل المثال : ما قاله « عتبان بن وصيلة الشيبانى » فى قصيدة وجهما إلى عبد الملك بن مروان :

ألا أبلغ أمير المؤمنين رسالة وذو النصح لويرهى إليه قريب فإنك إن لا ترض بكر بن وائل يكن لك يوم بالعراق عصيب ولا صابح ما دا.ت منابر أرضنا يقوم عليها من ثقيف خطيب

(م - ٤ أدب المعترلة)

(١) الكامل للمبرد ج ٢ ص ١٤٦ .

وعمرو ومنسكم هاشم وحبيب فإن بك منـكم كان مروان وابنه ومنا أمير المؤمنين شبيب فمنا سويد والبطين وقعنب ومن ينج منهم ينج وهو سليب<sup>(1)</sup> فوارسنا من يلقهم يلق حتفه وأقبل«عبد الرحمن بنخالد بن الوليد»ومعه لواء معاوية الأعظم وهو يقول : أنا ابن سيف الله ذاكم خالدٍ أضرب كل قدم وساعد أنصر همي إن عمى والدى بصارم مثل الشهاب الواقد ما أنا فيا نابنى براقد بالجهد لابل فوق جهد الجاهد فاستقبله «جارية بن قدامة السمدى »وهو يتول : – اثبت لليث ذى فلول حارد اثبت لصدر الرمح يا ابن خالد

من أسد خفّان شدید الساعد ینصر خیر راکع وساجد من حقه عندی کحق الوالد ذاکم علی<sup>ت</sup> کاشف الأوابد<sup>(۲۲</sup>

ولما هزم «عبد العزيز» أخو خالدبن عبد الله والى البصرة لعبد الملك بن مرواں وكان فى قتال مع الخوارج . قال «عبد الله بن قيس الرقيات »فى هذه الهزيمة : ـ عبد العزيز فضحت جيشك كلمم وتركتهم صرعى بكل سبيل من بين ذى عطش يجود بنفسه وملجب بين الرجال قتيـــل هلا مــــجت مع الشهيد مقاتلا إذ رحت منتكث القرى بأصيل وتركت جيشك لا أمـــير عايمم فارجع بعار فى الحياة طويل

(۱) البیان والتبیین ج ۳ س ۲۲۸
 (۲) وقفه صفین : لنصر بن مزاحم س ٤٠٠

ونسبت هرسك إذ تقاد سبية تبـكى العيون برنة وعوبل<sup>(۲</sup>

ويضيق بنا المقام عن الإكثار من ذكر هذه الأمثلة ، ولكن الذى يتعقب شعر الحرب فى كتب الأدب والتاريخ، بجد فيه مثلا رائماً قشعر العربى الناضج الذى يغيض قوة وجزالة وروعة .

آية هذا كله؛أن الأدبالعربي قد تأثر تأثرا عمبقا من فاحية شكله وموضوعه بظهور الأحزاب ، والسبب في ذلك ــ كما قلنا ــ هو ذلك الصراع العنيف الذي اقتضى أن يجندكل حزب كافة قواه للدفاع عن كيانه ، والدعاية لمبدئه وكان للسان والقلم في ذلك المضار أكثر مما كان للسيف . ومن هنا نشط الأدب وتنوعت أهدافه ، واتسمت موضوعاته ، وعمقت معانيه ، وقد منحه ذلك الروعة والقوة وشده الأسر وعمق التأثير .

ولسل مما يدل على ذلك ماقاله ٥ عبيد الله بن زباد ٥ فى وصف أدب الخوارج وهو عدوهم اللدود الذى لج فى قتلهم وحبسهم والتنكيل بهم . قال وقد كلم فى بعض الخوارج فأبى : ٩ أقم النفاق قبل أن ينجم ، لـكلام هؤلاء أسر ع إلى القاوب من النار إلى اليراع<sup>(٢)</sup> ٥ .

والذى لائتك فيه،أن هذا الأدب \_ أعنى هذا السكلام الذى تحدث عنه هبيد الله \_ قد تأثر بالمبادىء التى تسكون حولها هذا الحزب . كما تأثر بالحياة النفسية التى كان يحياها أفراده ؛ وانعكس عليه كل ما فى هذه الحياة من حماس وإيمان وقوة وصدق . ومن هنا كان كما وصفه « عبيد الله » أسرع إلى القلوب من النار إلى اليراع . وهكذا الثأن فى كل أدب تقومه العاطفة الصادقة ، ويوحى به الإيمان العميق بمبدأ أو فكرة .

- (۱) تاربخ الکامل ؟ لابن الانير ج . س ۱۳۳
  - (۲) الکامل للمبرد ج ۲ س ۱۰۰

الباب الأول

أثر الثقافة الأجنبية في الفكر العربي والإصلامي إلى مهاية القون الرابع

الفصل لأول

## انتشار الدءوة الإسلامية فى بلاد الأعاجم

انبئقت الدعوة الإسلامية من الجزيرة العربية . وبدأت وجودها فى تلك البقعة الطيبة من الأرض ، وظلت محصورة فيها لم تتجاوزها أو تتعد حدودها طوال عهد الرسول ، فنى هذه الفترة لم يتجه نشاط المسلمين الحربى إلى الخارج ، ولـكنهم صرفوا جهودهم الأولى فى تركيز هذه الدعوة وإرساء قواعدها فى أرجاء الجزيرة العربية كلها قبل أن يتجهوا إلى العالم الخارجى ، وهذا هو الشأن فى كل نظام جديد لابد أن ترسو قواعده أولا على بقعة معينة من الأرض ، وبين قبيل معين من الناس ، حتى إذا رسخت دعائمه ، وتوطدت أركانه وكثر المؤمنون به والمدافعون عنه انطاق من أفته الصيق المحدود إلى آفاق أخرى رحيبة ينشر فيها ظله ويؤكد نفوذه ويبسط ملطانه .

وهكذاكان الحال بالنسبة لدعوة الإسلامية ؛ فإنها بدأت من نقطة ضيقة في الصحراء وحولها نفر قليل من البدو ، ولـكنها لم تلبث أن فتحت أمامها أكبر الدول وأغناها ، وخضع لسلطانها أعظم الشعوب وأقواها .

ولعل السبب فى تغلب المسلمين على هذه الدول التى فتحوها ، يرجع فى أول الأمر إلى ماكان مجمعهم ويؤاف بين قلوبهم من أمر هذا الدين الجديد الذى أقبلوا عليه وآمنوا به. فهم لم يخرجوا فى طلب ملك يصيبونه أوجاه يطمون فى الوصول إليه ، ولكنهم خرجوا انصرة هذا الدين وبسط نفوذه وإعلاء كلته ، ولذلك كتب لهم الغلب ، وتحققت لهم المعجزة بالانتصار على هذه الدول القوية وريئة الحضارات والمدنيات، وهم فى هذا العدد القليل والعتاد الضئيل . - 07 -

ولقد أشار« بن خلدون»فى المقدمة إلى هذا المنى؛حيث قرر أن العرب لم يكن لهم أن يحصلوا على ذلك الملك إلا بهذا الوازع الدينى الذى جع كلمتهم وألف قلوبهم، وأبعد عنهم الحقد والتنافس ومكنهم من الانتصار والفلب<sup>(1)</sup> .

إذن لقد كانت فترة الرسول فترة نشاط داخلى ، وكان الغرض هو إخضاع القبائل العربية فى أواسط الجزيرة وأطر افها لهذه العقيدة الجديدة . ولكن ينبغى أن نشير إلى أن الرسول قد بدأ بدعوة الأمم المجاورة إلى الإسلام ، وأرسل إلى ملوكها ورؤسائها كتبه ورسله ؛ بل لقد حدث أنه أرسل جيش الأمراء إلى الروم<sup>(7)</sup> وأعد لهم جيش أسامة قبل وفاته ؛ فهو بهذا قد رسم الخطة لخلفائه ، ومهد الطريق لتلك الفتوحات التي توالت من بعده .

وقد بدأت حركة الفتوحات منذ خلافة أبى بكر حيث خاض حروب الردة التى انتهت بفتح اليمامة،ثم فتحت فى عهده ﴿ إجنادين ﴾ من مملكة الشام . ثم استمرت بعد ذلك وأخذت فى الاتساع حتى شملت ممالك العراق والشام ومصر وقارس وأرمينيا وأفريقيا وأرض الهند وغيرها من البلاد التى امتد إليها نفوذ العرب<sup>(7)</sup> .

وقد كان الأساس فى فتح هذه البلاد هو الدعوة إلى الإسلام ؛ فإن قبله أهلوها ودانوا به فقد انطبق عليهم حكم المسلمين من العرب وأصبحوا سوا. فى المعاملة، لافرق بين عربى وعجمى، ولا فضل لأحدهما على الآخر إلا بالتقوى ؛ وإن لم يقبلوا فلهم الحرية فى أن يقيموا على دينهم،ولكن عليهم أن يدفعوا الجزية ويتركوا بلادهم لحكم المسلمين؛فإن لم يقبلوا الإسلام أو الجزية أعلنت عليهم الحرب.

(۱) انظر : مقدمة ابن خلدون ص ۱۰۱ ، ۱۰۷ .

(٢) انظر: تاريخ الطبرى ج ٣ س ١٠٧ وسيرة ابن حشام ، تحقيق محي الدين
 عبد الحميد ج ٣ س ٢٣٣ وانظر: تاريخ الفتح الإسلاى \_ محمد فخر الدين س ٣٦٧ .
 وانظر: تاريخ الأمم الإسلامية للخضرى ج ١ س ١٧٣ .

(۳) انظر . تاريخ الطبرى ج ۳ س ۳ وتاريخ الأمم الإسلامية الخضرى . ج ۱ س ۳ والمارف لاين قنية س ۱۹۲ . كانت هذه هى القاعدة الأساسية للفتح الإسلامى ، وكانت تلك هى الخطة للتى اتبعها المسلمون فى معاملة أهل البلاد التى فتحوها . وليست بنا حاجة فى هذا المقام إلى أن نطيل الحديث عن تفاصيل هذه النظم وتلك القوانين التى سنها الإسلام فى معاملة الذميين ، ولكن الذى يعنينا هو أن نقرر أن الدعوة الإسلامية أخذت تنتشر فى بلاد الأعاجم انتشارا واسعا ، وأقبل كثير منهم على اعتناق الإسلام إيمانا بمبادئه واعترافا بعدل قوانينه . وكان لهؤلاء الذين آمنوا مخلصين أثر كبير فى تطور الفكر الإسلامى،حيث شاركوا مشاركة مخلصة فى كل ميادين النشاط الدينى والعلى والأدى ، وكانوا مغاتيح كنوز ثمينة تدفقت خيراتها على المياة الفينى والعلى والأدى ، وكانوا مغاتيح كنوز ثمينة تدفقت خيراتها على المياة المعاني في الذي ما يمان من من منوا مغاتيم كنوز تابيا على فرايا الميان والذي ، وكانوا مغاتيم كنوز ثمينة منوا مادين

وإلى جانب هؤلاء الذين أقبلوا على الإسلام محلصين بحد قوما دحلوا فى الإسلام هروبا من الجزية ، أو اعتزازا بالإسلام دين الولاة والحسكام والسادة الغالبين ، وتحنبا لما كانوا يشعرون به من المهانة فى مجتمع يسوده العرب الذين كانو ينفرون من كل دين مخالف دينهم

وعلى أية حال فإن الدين الإسلامي قد انتشر في هذه البلاد ، وبسط سلطانه في ربوعها ، وأكد صلاحيته لحسكم دول كبيرة التقى فيها مزيج من الثقافات ومزيج من الأجناس والديانات،ومزيج من التقاليد والعادات ، وظل هو ولنة القرآن بعيدين عن كل تأثير أصاب الحياة العربية مع هذا التطور الذي آلت إليه بعد أن امتزج العرب امترجاً وثيقا بسكان البلاد التي فتحوها .

# منزلة الأعاجم في الدولة الإسلامية وبخاصة في عهد بني أمية وبني العباس

أولا : منزاة الأعاجم فى عهر بنى أمية :

حيمًا هدأت حركة الفتح وآل السلطان إلى بنى أمية كان يوجد عنصران رئيسيان يتسكون منهما المجتمع الإسلامى ــ حينذاك ــ هذان العنصران هما عنصر العرب الغالبين وعنصر المجم<sup>(1)</sup> للغلوبين .

وقد اقتضى وجود هذين العنصرين فى مجتمع واحد يسوده نظام واحد أن يتفاعلا ويمترجا ونتصل حياتهما اتصالا وثيقا يتناول كل شىء ويتغلغل فى كل شىء .

غير أن الوضع بالنسبة لهذين العنصرين فى الدولة ، لم يكن واحد ا والمساواة بيمهما لم تكن تامة ؛ بل كانت منزلة الأعاجم دون منزلة العرب بكثير ، ولم تمكن نظرة هؤلاء إليهم نظرة احترام وإخاء ومساواة ؛ بل كانوا ينظرون إليهم نظرة الإنسان إلى من هو دونه ، نظرة يسودها الازدراء والاحتقار والشعور ولأنفة والكبرياء ، لذلك كانوا يأنفون أن يتزوج الأعاجم بنساء العرب ، ويرون ذلك انحداراً لايليق بمكانهم الرفيع . 3 سمع أعرابى يقول لآخر: 3 أترى العجم تسكح نساءنا فى الجنة ؟؟ فقال الآخر : نعم أرى ذلك بأعمالهم الصالحة . فقال : توطأ رقابنا والله قبل ذلك ؟ .

وروى أيضاً أن رجلا من الأعاجم تزوج أعرابية من بنى سليم فذهب محمد ابن بشير الخارجى إلىالمدينة،وشكا إلىواليها«إبرهيم بن هشام ابن المغيرة»واستعدام

- ١) تقصد بالعجمي هنا غير العربى مطلقا .
  - (٢) محاضرات الأدباج ١ ص ٢٢٠ .

عليه ، فأرسل هذا إلى المولى وإلى النفر من للسلمين،وفرق بينه و بين زوجته وضر به مائتى سوط ، وحلق رأسه ولحيته وحاجبيه فأنشد ابن بشير قصيدة طويلة يقول فيها : —

شهدت غداة خصم بنى سليم وجوها من قضائك غير سود قضيت بسنة وحكت عدلا ولم ترث الحكومة من بعيد إلى أن يقول : –

وفى المائتين للمولى نكال وفى ضلب الحواجب والخدود إذا كا فأتهم ببنات كسرى فهل يجد الموالى من مزيد فأى الحق أنصف للموالى من اصهار العبيد إلى العبيد<sup>(1)</sup>

وتدل هذه القصة على أن هذه النظرة إلى الأهاجم لم تكنمن قبل للواطنين العرب فقط ؛ بل كانت كذلك نظرة الحكام والولاة ؛ فهؤلاء أيضاً كانوا يأنفون مهم ويستعلون عليهم ، فلا يستأنسون بهم أو يولونهم عملا مهما من أعمال الدولة ، وإذا حدث شىء من ذلك فإنهم لا يسلمون من سخرية الناس بهم وتحاملهم عليهم ؛ فحينا جعل بنو أمية «خالدا بنعبد الله القسرى»واليا على العراق لم يكن ذلك محل رضى وارتياح من المواطنين، فجعلوا يهجونه ويهجون عماله . من ذلك ما قاله « محيى بن نوفل» فى هجاء خالد القسرى : --

وأنت كساقط بين الحشايا يصير إلى الخبيث من المصير ومثل نمامة تدعى بعيرا تعاظمها إذا ما قيل طيرى وإن قيل احلى قالت فإلى من الطير المُرَّبة بالوكور وكنت لدى المغيرة عير سوم تبول من المخافة بالزئير لأعلاج ثمانيــــة وشيخ كبير السن ذى بصر ضرير تقول لما أصابك أطعمونى شرابا ثم بلت على السرير<sup>(1)</sup> وقال عبد الله بن كثير السهمى يلعن عمال القسرى لسبهم عليا :

لعلن الله من يسب عليـــــا وحسينا من سوقة وإمام أيسب المطيبون جـــــدودا والـكرام الأخوال والأعمام<sup>(٢)</sup>

ولما رأى الأعاجم ما آلت إليه مكانتهم من الضعة وللهانة ، أقبلوا على اعتناق الإسلام ليمتزوا به ويتخذوه وقاية من ازدراء العرب وامتهامهم . روى البلاذرى فى فتوح البلدان أن : « أبرويز وجه إلى الديلم ؛ فأنى بأربعة آلاف،وكانوا خدمه وخاصته ، ثم كانوا على تلك المزلة بعده وشهدوا القادسية مع رستم . فلما قتل وانهزم المجوس اعتزلوا وقالوا : ما محن كهؤلاه ولا لنا ملجاً،وأثر نا عندهم غير جيل، والرأى لنا أن ندخل معهم فى دينهم فنعز بهم (٢) . . . .

ولكن ذلك لم يرفع من شأمهم فى نظر السواد الأعظم من العرب الذين كانوا يأنفونمن(نيرق)لى مكانتهم هؤلاءالأعاجم الذينغلبواعلى أمرهموأصحبوا مسودين بعد أن كانوا سادة .

والحق أن العرب في موقفهم هذا إذا استثنينا أنفتهم من الزواج بالأعجميات حيث قد شرط الإسلام الكفاءة في الزواج – كانوا متجافين مع روح الإسلام الذي قضى على العصبيات الجنسية ، وآخى بين المسلمين وحكم بالمساواة بيمهم ، وقرر أن لافضل لعربي على عجمي إلا مالتقوى . حتى زعاء بني أمية أنفسهم لم يكونوا بحسنون معاملة الأعاجم الذين اعتنقوا الإسلام؛ بل أسرفوا في اضطهادهم

- ۱) البیان والنبین ج ۲ س ۲۷٤ .
- (٢) البيان والتبيين ج ٣ ص ٢٩٣ .
  - (٣) فتوح البلدان من ٢٨٩ .

والمنت بهم؛وهذا هو الحجاج بن يوسف،يكتب إلىعامله بالبصرة يقول له : ﴿ إذَا أتاك كتابى فانف من قبلك من النبط فإمهم مفسدة لدين والدنيا . فكتب إليه : قد نفيت النبط إلا من قرأ منهم القرآن وتفقه فى الدين . فكتب إليه الحجاج : إذاقرأت كتابى قادع من قبلك من الأطباء ونم بين أيديهم ليقفوا عروقك ؛ فإن وجدوا فيك عرقا نبطيا فاقطعه والسلام<sup>(1)</sup> ».

ويقول شاعر يذم اللبط :

نبط إذا عرك الهوان بهم ذلوا وإن أكرمتهم ضنتوا<sup>(٢)</sup>

ولم يدع العرب فرصة للانتقاص من الأعاجم والتعريض مهم إلا استغلوها . نزل جرير بقوم من بنى العنبر بن عمر بن تميم فلم يقروه حق اشترى منهم القرى. فانصرف وهو يقول :

يا مالك بن طريف إن بيمكو رفد القرى مفسد للدين والحسب قالوا فبيعكه بيما فقلت لهم ييعوا الموالى واستحيوا من العرب

قال المبرد: «وتزعم الرواة أن ما أنفت منه جلة الموالى هذا البيت، يعنى قول. جرير « بيعوا الموالى واستحيوا من العرب » لأنه حطهم ووضعهم ورأى أن. الإساءة إليهم غير محسونة عيبا<sup>(٣)</sup> »

وروى أن للنتجع قال لرجل من الأشراف : « ما علمت ولدك ؟ قال الفرائض . قال : ذلك علم الموالى لا أبا لك . علمهم الرجز فإنه مُعَمَّرُتُ. أشداقهم<sup>(1)</sup> » .

(۱) محاضرات الأدباج ۱ س ۲۲۰ .
 (۲) محاضرات الأدباج ۱ س ۲۲۰ .
 (۳) الـكامل للمبردج ۱ س ۲۷۳ .
 (٤) الـكامل للمبردج ۱ س ۲۷۳ .

وقال الجاحظ : « قلت لعبيد الـكلابي وكان فصيحا فقيرا : أيسرك أن تحكون هجينا ولك ألف جريب ؟ قال : لا أحب اللؤم بشيء<sup>(1)</sup> »

والهجين من كانت أمه أمجمية ؛ حرة كانت أم أمة ، وكان أبوه عربيا ، والعربي يستنكف من الهجين حتى ولوكان أخاه . يروى أن أعرابيا من بلى العنبر تقدم إلى سوار القاضى وقال له : « إن أبي مات وتركنى وأخالى ، وخط خطين ناحية ، وهجينالنا ، ثم خط خطا ناحية ، ثم قال : كيف ينقسم المال بيننا ؟ فقال : للال بينكم أثلاثا إن لم يكن وارث غيركم . فقال له : لا أحسبك فهمت، إنه تركنى وأخى وهجينا لنا ، فقال سوار : المال بينكم سواء . فقال الأعرابي : أيأخذ الهجين كما آخذ ويأخذ أخى ؟ قال : أجل . فنضب الأعرابي وقال : تعلم والله إنك قليل الخالات فالدهناه . فقال سوار . إذن لا يضربي ذلك عند الله شيئا<sup>(٢)</sup> » .

ويضيق بنا المقام عن الإكثار من هذه الآثار التي وردت في هذا الصدد. ولكن من خلال تلك الأمثلة اليسيرة التي سقناها،نستطيع أن نتميز مبزلة الأعاجم ومستواهم الاجماعي في عهد بني أمية ، ومدى ما لحقهم من اضطهاد وازدراء . وتلك ظاهرة نستطيع أن نفسرها مالأمور الآنية : ــ

۱ – العصبية :

العرب قوم يتعصبون لجنسهم ، ويغتخرون بنسبهم ، وأمر العصبيات القبلية التي كانت تسود الحياة في المجتمع العربي قبل الإسلام مشهور ومعروف ، قالعربي يفتخر بقبيلته ويتعصب لنسبه الخاص قبل أن يفتخر بعنصره ويتعصب لنسبه العام . وقد أشار ابن خلدون إلى هذه الظاهرة بقوله : « اعلم أن كل حي أو بطن من

- (1) محاضرات الأدباج ١ م ٢١٨ .
- (٢) عيون الأخبار لاين قتيبة ج٢ ص٦١ ، ومحاضرات الأدب ج١ ص ٢١٧

القبائل كانوا عصابة واحدة لنسبهم العام ، ففيهم أيضا عصبيات أخرى لأنساب خاصة هي أشد التحامامن النسب العام لهم<sup>(١)</sup> »

وهذا يدل على مبلغ تعلق العربى بذاته،واعتداده بنفسه وفخره بعنصره ونسبه ونزعنه إلى السيادة وحب السيطرة.

ولقد استطاع الإسلام حينا أن يقضى على هذه الظاهرة ، وأن يخلق للعرب ييئة روحية جديدة قوامها المحبة و الإيثار ونبذ العصبيات النآخى فى الإسلام، وجعله وحده العصبة القوية التى تجمعهم وتؤلف بينهم ، ولكن لم تلبث روح التعصب أن انبشت من جديد فى عهد بنى أمية ؛ فقد كانت هى الأساس الذى قام عليه ما كمهم وبنيت عليه سياسة دولنهم ، ومن هنا كان غير العربى فى دولة بنى أمية، ليس كالعربى فى كل ما يتستع به من حقوق ، لأن العربى كان مجرى فى عروقه دم معتاز ليس من جنسه دم هؤلاء الأعاجم<sup>(٢)</sup>.

٣ – الشعور بعزة الفتح :

ولقد زاد العربى شعورا بذاته واعتدادا بنفسه ، تلك النقلة الهائلة فى حياته فبعد أن كان يعيش على رمال الصحراء تلك العيشة الخشنة المحدودة ، أصبح وهو يعيش فى أحضان ذلك النعيم فى تلك المدن الزاخرة بألو ان الحضارة والمدنية والعلم ، ويسيطر على تلك الحياة الناعمة المليئة بصنوف اللذة والمتاع . وفى نفسه إحساس عميق بأنه هو الفائح المنتصر الذى جاء من عرض الصحراء ليقهر أعز أمتين على ظهر الأرض \_ إذ ذاك \_ وها أمة الفرش وأمة الرومان . أنيس من حقه بعد هذا أن يتبه فخرا وزهوا على هؤلاء المغلوبين المقهورين ب وأليس له أن يستشعر حق السيادة عليهم ، وأن ينظر إليهم نظرة السيد المسود

- (۱) مقدمة ابن خلدون م ۱۳۱
   (۲) أبيل ط الراد
- ۲۳ س ۲۳ س ۲۳ .

والغالب للمغلوب ، وأن يعيش دائمًا بذلك الإِمساس الذي صوره شاعرهم في قوله : \_

| طلعت على عاد بريح مىرمىر                 | من النفر ا <b>لذ</b> ين جيادهم   | li  |
|------------------------------------------|----------------------------------|-----|
| واجمزن بابالدربلابن الأحر <sup>(1)</sup> | ابن تاجی <b>ملک قیصر بالق</b> نا | وسا |
|                                          | – حقدهم القديم على الفرس : ــ    | ٣   |

كان العرب في جاهليتهم أمة ذوى أنفة وكبرياء وكانوا يعتزون بنسبهم ويعتدون بأنفسهم ويفخرون بعروبتهم ، وإن في قصة وفود العرب على كسرى لدليلا على مدى اعتزاز العربى بنفسه وإحساسه بقوة روحه ، ولكن مع ذلك فإن نظرتهم إلىدواتي الفرس والرمان وماكان هؤلاء يتمتمون بهمن ملك عريض وجاه واسع وغنى سابغ وحضاره زاهية ؟كانت نظرة عالية يشوبها شعور فالضعف و فقد كانت توحى إليهم بذلك الفارق الكبير بينهم وبين دول مجاورة لهم ، وقد أورثهم ذلك شعورا بالحقد عليهم والكراهية لهم والتوجس منهم ؛ لذلك لماندب حمر رضي الله عنه المثنى بن حارثة الشيباني إلى أهل قارس ، وندب الناس معه لقتالهم لم يستجب أحد من الناس ثلاث ليال متوالية وكأنما استمظموا هذا الأمر ، واستكثروا على أنفسهم أن يخرجوا لقتال الفرس وهم من المنعة والشدة وقوة الشكيمة على مايمر فون،ولذلك قال لهم «المثنى» يا أيها الناس لايعظمن عليكم هذاالوجه ؛ فإنا قد تبحبحنا ريح قارس ، وغلبنا م على خير شقى السواد ، وشاطرنام ونلنا منهم ، واجترأ من قبلنا عليهم،ولها إن شاء الله ما بمدها() .

قال الطيرى : ﴿ وَكَانَ وَجَهُ قَارَسَ مِنَ أَكُرُهُ الوَجُوهُ إِلَيهُمْ وَأَثْقَلُهَا عَلَيْهُمْ

- (۱) هذان البيتان نقلا عن ضحى الإسلام ج ۱ ص ۲۱ والمقصود ببنى الأصغر الرومان.
  - (۲) تاریخ الطبری ج ۲ س ۹۱ .

- 70 -

الثدة سلطانهم وشوكتهم وعزمهم وقهرهم الأمم (١) .

كان هذا هو حال العرب بالنسبة للأعاجم قبل أن يغزوهم ويغتحوا بلادهم ؛ فلما تم لهم ذلك تحرك فى نفومىهم الشعور بالسيادة على هؤلاء الأعاجم الذين كانوا إلى حين سادة الدنيا وملوك العالم . بهذه الأمور الثلاثة السابقة نستطيع أن نفسر ماكان يلاقية الأعاجم فى عهد بلى أمية من عسف واضطهاد .

والحق أن هذا الوضع ـ كما قلنا ـ متجاف مع روح الدين وعدله وسماحته فلم يكن لدين يدءو إلى المساواة أن يقر هذه التفرقة المنصرية ، أو يعترف بهذا التفاصل الذى يقوم على اعتبار الجنس ، بل النفاضل عنده يقوم على أساس واحد هو التقوى والعمل الصالح ، أوها نحن أولاء مرى أن الرسول صلى الله عليه وسلم يولى أسامة بن زيد على المهاجرين والأنصار ، ومرى أبا بكر يولى عليهم سالم يوم اليمامة ، وعمر يقول : «لوكان سالم مولى حذيفة حيا لا ستلحقته<sup>(٢)</sup> » وعلى ابن أبى طالب و لا يفصل شريفا على مشروف ولا عربيا على عجمى<sup>(٢)</sup> » وفوق هذا كله يقول الله سبحانه : « إنما للؤمنون إخوة » ويقول : « يا أيها الناس الله أتقاكم » .

هذا هو منهج الدين فى معاملة الأعاجم ولكن بنى أمية كانوا أقرب إلى النزعات الجاهلية التى قضى عليها الإسلام .

ومما هو جدير بالذكر أن هذه الظاهرة ــ ظاهرة اضطهاد الأعاجم ــ كانت أكثر تفشيا فى البيئات العامة والبيئات السياسية ؛ أما فى البيئاتالعلمية والدينية فلم تكن هناك تفرقة بين العرب وغيرهم إلا من ناحية التفوق الدينى والعلمى ،فقد كان

- (۱) نفس المصدر .
- (٢) محاضرات الأدبا ج ١ ص ٣١٩ .
- (۳) شرح نهج البلاغة لابن ابي الحديد ج ۱ ص ۱۸۰ .
- (م\_ ہ أدب المعترلة )

ذلك هو الأساس الذى يقوم عليه التفاضل بين إنسان وآخر ، والتاريخ يحفط لنا سيرة علماء أجلاء من الأعاجم كانوا موضع الاحترام والتبجيل بما أسدوا إلى الدين الإسلامى والفكر العربى من خير كثير . من هؤلاء العلماء محمد بن سيرين وسعيد بن جبير ، والحسن البصرى وغيرهم .

ومهم ايكن من أمر ؛ فإن منزلة الأعاجم\_بصفة عامة\_فى المهدالأموى لم تكن منزلة كريمة ، ولم تكن نظرة العرب إليهم تقوم على أسس دينية و إنسانية بقدر ما تقوم على أسس عنصرية جنسبة . وفيا قدمنا من آثار تاريخية أصدق دليل على ذلك .

ولقد أوغر ذلك صدور الأعاجم على بنى أمية ، وملأ قلوبهم حقدا وعداوة وكان من نتيجه ذلك أن أحكموا مقاومتهم للسلطان الأموى ، وتعانوا مع العرب الناقين على بنى أمية ، وكان هؤلاء وأولنك سببا فى نكبتهم وإسقاط حكومتهم والفضاء على نفوذهم فى بلاد المشرق .

ثانيا : مرلة الأعاجم فى عهد بى العباس:

لم يكن بد إذن من أن ينتهى الحكم الأموى ، وأن يقطع آخر أيامه وسط هذا الأنون الثائر الذى اندلعت نيرانه من إقليم خراسان على يد قائد فارسى محنك هو أبو مسلم ؛ فلقد حددت سياسة الحكم الأموى هذا للصير لتلك الدولة ألتى قامت دعائمها على التفريق العنصرى بين سكان العالم الإسلامى ، والنظر إلى للواطنين على أنهم طبقتان متفاوتتان فى الوضع السياسى والاجماعى .

ولقد استطاع العباسيون() أن يستغيدوا من ذلك الشعور الناقم على بنى

 <sup>(</sup>۱) أنظر: تاريخ الشعوب الإسلامية - كارل بروكلمان - ترجمة نبيه فارس وآخر
 ۲۰۱ م ۲۰۱ .

أمية ، كااستطاع الفرس بزعامة أبى مسلم أن يستفيدوا من الصراع القبلى الذى كان محتدم فى إقليم خراسان بين المضربين واليمانيين الذين كانوا يتناو بون<sup>(1)</sup> الإمارة فى هذا الإقليم ، ولم يستطيعوا – وهم عرب – أن يجمعوا أمرهم لمقاومة هذا العدو المشترك ، بل لقد كاد لهم أبو مسلم<sup>(٢)</sup> ، وألتى بأسهم بينهم حتى أستطاع آخر الأمر أن يضم إليه طائفة منهم هم قحطان<sup>(٣)</sup> وربيعة ، وقد وقف هؤلاء جميعا فى وجه بنى أمية يؤلبون الناس عليهم ، ويهدون الطريق لقيام حكومة جديدة هى الحكومة العباسية .

وقد كان مركز نشاط الدعوة العباسية هو إقليم خراسان الذي أثاره أبو مسلم مجنده الذين كان أغلبهم من الفلاحين الفرس<sup>(3)</sup> ؛ فقد اجتمع فى هذا الإقليم اثنا عشر نقيبا للحزب العبامى<sup>(6)</sup> على رأسهم قحطبة بن صالح الطائى الذي كان ساعدا قويا لأبى مسلم فى خراسان ، وكانت خطبه<sup>(1)</sup> هى الوقود الذى أشعل نيران الثورة فى هذا الإقليم ، وكانت الكوفة أيضاً مركزا من أهم مر اكز الشاط للدعوة العباسية حيث كان أبو سلمة الخلال يقوم فيها بدور الدعاية السر ية الحكم العباسى ، وكانت رسائله إلى أبى مسلم متصلة لا تنقطع<sup>(1)</sup>

ولا يمنينا فى هذا المقام أن نفصل الحديث عن تلك الحركات التى أفضت إلى سقوط الحـكم الأموى ، ولـكن الذى يعنينا هو أن نقرر أن الأعاجم كانوا هم اليد المحركة لهذا الانقلاب ، وأن باب خراسان هو الباب الذى أقبلت

منه الدولة العباسية ، ولذلك كان يسمى «باب الدولة<sup>(1)</sup> » . ومن هنا كانت منزلة الأعاجم في العهد العباسي من الناحية السياسية والاجراعية منزلة رفيعة تتناسب مع ذلك المجمود الضخم الذي مذلوه في ا<sup>لت</sup>هيد لقيام الحكومة العباسية .

وقد اعترف لهم زعماء هذه الحـكومة من أول الأمر بضخامة هذا المجهود وأنهم كانوا جنودهم الأوفياء الذين نصر الله مهم الحق وقهر الباطل .

فما قاله « داود بن على » فى خطبته لأهل الكوفة : « يا أهل الكوفة : إنا والله ما زلنا مظلومين مقمور بن على حقنا حتى أتاح الله لنا شيعتنا أهل خر اسان. فأحيا جهم حقنا ، وأفلج مهم حجتنا وأظهر بهم دولتنا<sup>(٢)</sup> . . . »

وأومى «المنصور»ولده المهدى وصية طويلة جاء فيها : « . . وإنظر مواليك فأحسن إليهم ، وقرمهم ، واستكثر منهم فإنهم مادتك لشدة إن نزات بك . وما أظنك تغمل ، وأوصيك بأهل خراسان خيرا فإنهم أنصارك وشيعتك الذين. بذلوا أموالهم فى دولتك ، ودماءهم دونك<sup>(٢)</sup> . . . . »

لقد قوى إذن النفوذ الفارسى فى العصر العباسى إلى درجة كبيرة ، وأصبحوا يشغلون مع العرب أهم مراكز الدولة ؛ فكان منهم الوزراء والولاة والعال والقواد ، بل لقدكان من الخلفاء العباسيين من يقدم الفرس على العرب ، ويؤثرهم عليهم ، وأول من سن هذه السنة أو جعفر المنصور ، ووصيته السابقه إلى ابنه المهدى تدل على ذلك .

وقد ذکر السیوطی : « أن المنصور أول من استعمل موالیه علی الأعمال وقدمهم علی العرب ، وکثرة ذلك بعده حتی زالت ریاسة العرب وقیادتها<sup>(ی)</sup> »

- (۱) مروج الذهب ج ۲ و ص ۲۳۲ .
- (۲) تاريخ الطبري ج ۹ ص ۱۲۷ .
- (۳) تاریخ الطبری ج۹ ص ۳۱۹ .
- (٤) تاريخ الخلفاء للسيوطي ص ١٠٥ .

ويروى «الجمشيارى» أن المنصور قلد كتابة دواوينه لعبدالملك بن حميد مولى حاتم النعان الباهلى ، وأن عبد الملك هذا قد أحضر أمحابه للمنصور فقلدهم الأعمال حتى أثروا وحسنت حالهم<sup>(1)</sup> .

والمسعودى يذكر عن المنصور أنه الخليفة الأول الذى استخدم مواليه وغلمانه وقدمهم على العرب وجاراه فى ذلك الخلفاء من بعده<sup>(٢)</sup> ،

وكتب التاريخ والأدب مليئة بالأخبار والفصص التي تدل على مبلغ نفوذ الفرس في عهد بنى العباس ، وعلى مدى ما وصل إليه سلطانهم من قوة واتساع ولقد ظل نفوذهم على مر الأيام ينمو ويزداد ، حتى كان البرامكة في عهد الرشيد هم اليد القوية التي كانت تصرف شئون الدولة ، فقد تقلص إلى جانبهم سلطان الخليفة ولم يكن له من الأمر ماكان لهم ، حتى لقد كان يطلب اليسير من المال فلا يصل إليه (7)

وفى عهد المأمون أيضا ظل هذا النفوذ قوياً ، حتى لقد أحسن العرب بدنو مكانتهم وضعف مركزهم ، وأن الخليفة أصبح يمول على الأهاجم أكثر مما يعول على العرب .

روى الطبرى : « أن رجلا تعرض للمأمون بالشام مراراً فقال له يا أمير المؤمنين : أنظر لعرب الشامكما نظرت لعجم أهل خراسان . فقال : أكثرت عَلَى يا أخا أهل الشام ، واقد ما أنزلت قيسا عن ظهور الخيل إلا وأنا أرى أنه لم يبق فى بيت مالى درهم واحد ، وأما اليمن فوالله ما أحببتها ولا أحبتنى قط ، وأما قضاعة فسادتها تنتظر السفيانى وخروجه فتكون من أشياعه ، وأما ربيحة فسّاخطة

(۱) الوزراء والكتاب للجهشيارى م ۲٤ .
 (۲) مروج الذهب ج۲ س ٤٠١ .
 (۳) أنظر ! مقدمة ابنخلدون م ١٦ .

حلى الله منذ بعث الله نبيه من مضر ، ولم يخرج اثنان إلا خرج أحد<sup>م</sup>ا شاريا أعزب فعل الله بك<sup>(1)</sup> » .

وهكذا نجد أن وضع الأعاجم فى ظلال الحكم العباسى يختلف كل الاختلاف عما كان عليه فى عهد بنى أمية ، والسبب فى ذلك ـكما قدمنا ـ هو سياسة بنى أمية التى انسمت بالمصبية والتفرد بالسلطان مما أثار ضدهم الأحقاد ، وألب عليهم هؤلاء الذين أحسو ا بالظلم والاضطهاد . والإحساس بالظلم ـ كما يقال ـ يدفع المظلوم دائماً إلى القيام فى وجه الظالم ، ومن ناحية أخرى فإن بنى العباس قد نبذوا عن ملكهم هذه المصبيات ، وأحسو ا بأن الفرس كانوا سندهم القوى في قيام دولتهم فكان لابد أن يكون لهم فى الدولة التى قامت على سو اعدهم شأن

وقد عقد ابن خلدون فى مقدمته فصلا تحدث فيه عن : « استظهار صاحب الدولة على قومه وأهل عصبيته بالموالى والمصطنمين » وهو فى هذا الفصل يعلل تعليلا فاسفيا واجتماعيا هذه الظاهرة ، وهى ضعف نذوذ الأعاجم فى عهد بنى أمية ، ثم قوة هذا النفوذ فى العصر العبامى ، وكيف آل السلطان فى هذا العصر مع ضعف العصبية إلى الموالى والمصطنمين . يقول ابن خلدون بمد أن قرر النظرية بصفة عامة : « . . . واعتبر ذلك فى دولة بنى أمية كيف كانوا إنما يستظهرون فى حرومهم وولاية أعمالهم برجال العرب . . . وكذا صدر من دولة بنى العباس كان الاستظهار فيها أيضاً برجالات العرب ، فلما صارت الدولة اللانفر اد بالمجد وكبح العسرب عن التطاول للولايات ، صارت الوزارة للمجم والصنائع من البرامكة<sup>(7)</sup> . . . »

- (۱) تاريخ الطبري ج ۱۰ ص ۲۹۲ .
  - (۲) المقدمة س ۱۸۳ .

إذن لقد ضعف النفوذ العربي في عهد العباسيين ، بينها قوى النفوذ الفارسى على عكس ماكان عليه الحال في عهد بنى أمية ، وهذا من الفوارق الجوهرية بين كل من العهدين ، فالعهد الأموى كان عهداً عربيا خالصا ، وكانت السيادة المطلقة فيه للعرب دون سواهم ؛ أما فى العهد العباسى فقد تغيرت الظروف وأخذ الفرس يستردون سلطانهم شيئا فشيئا حتى أوشسكت الدولة أن تؤول إليهم .

وقد قرر « الجاحظ » هذه الحقيقة حين قال : « وقد يجب أن نذكر بعض ما انتهى إلينا منكلام خلفائنا من وُلدينى العباس ولو أن دولتهم أعجمية خر اسانية ودولة بنى مروان عربية أعر ابية وفى أجناد شامية<sup>(1)</sup> » .

و « بروكمان » بعد حديثه عن سقوط الأمويين وقيام الحكومة العباسية والظروف المختلفة التي أحاطت بذلك الانقلاب وهيأت لهذا التطور ، يقول كملة يعلق فيها على هذه الظروف ، ويقرر فيها هذه النتيجة التاريخية الهامة التي ترتبت على هذا التطور وهي ضعف السلطان العربي ونمو السلطان الأعجبي الفارسي فيقول : « ويسقوط الأمويين خسر العرب عوما لا السوريون وحدم السيادة الطلقة في الإسلام ، فا هي إلا فترة وجيزة حتى ارتدت جزيرتهم إلى سابق عهدها من التأخر المكلي ، ولقد انتهى الداخلون في الإسلام من الأعاجم إلى أن يصبحوا مساوين للعرب بعد أن كانوا يعاملون كسلين من الدرجة الثانية ، وإذا كان العباسيون مدينين بالنصر للشرق الإيراني ، وإذا كان تنظيم الخر اسانيين العسكري قد ضمن لهم نصيبهم من النصر ، فقد رجحت كفة الفرس في الإسلام 'بعيد قيام الدولة الجديدة<sup>(٢)</sup> ... »

هذه لمحة سريعة عن وضع الأعاجم فى الدولة الإسلامية فيا بين دولتى

- (۱) البيان والتبيين ج ۳ س ۲۹۷ ) .
- ۲۰۷ ماريخ الشعوب الإسلامية \_ كارل بروكمان \_ ج ۱ م ۲۰۷ .

الأمويين والعباسين ، ولايفوتنا قبل أن نختم كلامنا عن هذا الموضوع أن نشير إلى أن الأعاجم منذ أن وجدوا مع العرب فى مجتمع واحد بعد الفتح الإسلامى نشأت بينهم موجة عنيفة من الصراع القومى المنصرى ، ولقد رجحت كفة العرب فى هذا الصراع حينا كما رجحت كفة الفرس حينا آخر . وليس هنا مجال الحديث عن هذا الصراع ومظاهره ، ولكن المهم أن نقرر أن ذلك قد أدى إلى وجود ظاهرة كانت من أقوى الظواهر التى سيطرت على الحياة الاجتماعية فى تلك الحقيقة من الزمان وهى ظاهرة الشموبية ، فلقد وجد آنجاه يفضل العرب على غيرهم من الأمم ، ووجد آنجاه آخر يحقر العرب ويفضل غيرهم عليهم ، كما وجد أنجاه قالت لايذهب إلى تفضيل أمة من الناس على أمة آخرى ، وإنما التفاضل بين الأفر اد وليس بين الأمم<sup>(1)</sup> .

وللشعوبية حديث طويل ليس هذا مقامه ، ولكن ينبغى أن نقرر هنا أن سيطرة الفرس ونفوذهم الذى تغلفل فى أعماق الحياة العربية فى المهد العباسى قد أدى إلى نتائج كثيرة اجتماعية وسياسية وثقافية ، والذى يعنينا هو النتائج الثقافية الكبيرة التى صبغت المقلية العربية صبغة جديدة ونقلتها إلى آفاق رحيبة زاخرة بمختلف العلوم والآداب والمعارف

ومماتجدر الإشارة إليه هنا ، أن الممتزلة كان لهم دور كبير في نقل هذه الثقافات الجديدة وتبسيطها وتهيئة المقول لتقبلها ، ولذلك فإن الباحثين يعتبرون المتزلة حلقة اتصال بين نوعين متباعدين من الثقافة ، وإنهم مم الذين استطاعوا أن يلاً موا بين العقيدة الإسلامية الوانحة وبين الثقافات الهيلينية المقدة<sup>(٢)</sup> .

وسيأتى حديثنا عن هذا الدور الذى قام به المعتمزلة فى هذا السبيل عند حديثنا عنهم فى الفصل التالى .

۱) انظر : ضعني الإسلام ج ۱ من ٥٠ .
 Hamilton, A. R. Mohammedanism p. 88.

بدأ انصال العرب بالثقافات الأجنبية منذ العصر الأموى ، ولكن ذلك الاتصالكان ـ إذ ذاك ـ فى حدود ضيقة ضئيلة ، فلم تتمخض عنه آثار عميقة فى الفكرى الإسلامى ولاً فى الثقافة العربية الإسلامية بوجه عام ، فلم يكن المسلمون ولا خلفاؤهم فى ذلك العهد مقبلين على هذه الثقافات أو راغبين فيها ؛ قد كانت دولتهم لآزال عربية خالصة تنزع فى كل جانب من جوانبها إلى التقاليد العربية ؛ وكانت عصبيتهم لآزال تحول بينهم وبين الفكاك من معالم الحياة الصحراوية القديمة التى شبوا عليها . حتى ثقافتهم لم تكن تزبد فى عمومها عن هذه الصحراء من أشعار وخطب<sup>(1)</sup>

أما الثقافات الأخرى فلم يكن لها مكان عندهم ؛ بل لعلما كانت لا تعنى شيئًا بالنسبة إليهم<sup>(T)</sup> .

ولكن ذلك الاتصال قد أخذ يتسع ويعمق ويأخذ مجراه البعيد فى المقلية العربية والفكر الإسلامى منذ العصر العباسى وبصفة خاصة فى عصر المأمون ، أى حيا انتقلت الحياة العربية إلى طور جديد تغيرت فيه معظم مقوماتها ، وأحس الناس فى بنائمهم الجديد أمهم فى مزيد من الحاجة إلى هذه الثقافات التى أخذت يواكيرها تغزو عقولهم وتغمر أفكارهم منذ بدأت حركات الترجة ، المنظمة

 (۱) أنظر : مسالك الثقافة الإغريقية إلى العرب ـ أوليرى ـ ترجمة الدكتور تمام حسان ص ۲۲۲ .

(٢) لقد بدأت الترجمة منذ العصر الأموى ولكنها كانت ـ إذ ذاك ـ مجرد محاولات فردية لم تمثل اتجاها عاما كما كانت فى العصر العباسى ، ونحن هنا لم نقصد أن نؤرخ لحركات الترجمة وأدوارها حتى نبين الحدود التاريخية التى بدأت منها ، وإنما الذى نقصده هو إبراز النتائج الثقافية التى ترتيت عليها وقد كانت هذه النتائج فى العصر العباسى . فأخذ الناس يقبلون عليها كما أخذ الخلفاء محثون على الترجة وبشجعون عليها<sup>(\*)</sup> حتى نشطت النهضة العلمية نشاطا عظيا وأمدت الفكر الإسلامى بغذاء كبير . فما هو مقرر أن الفكر الإسلامى قد بدأ مرحلة جديدة منذ أن اتصل بالثقافات الأجنبية – يونانية وفارسية وهندية – فقد دعمت هذه الثقافات كيانه ، وأمدته بطاقات ضخمة استطاع مها أن يواكب حركات الفكر الإنسانى العالمى فى مختلف المجالات .

ولعل من أقرب الأسباب التي روجت حركة الترجمة وجعلت العرب يقبلون. عليها بمزيد من الإخلاص والرغبة ما يأتى :

١ --- استقرار العرب والدولة بعد الفتوحات الكثيره .
 ٢ --- استيطان البلاد المفتوحة و رؤية ما هي عليه من حضارة .
 ٣ -- طبيعة التطور بين الأمم والشعوب .

٤ - شعور العرب بأنهم لابد أن بجاروا مواليهم في ميدان الحضارة والثقافة .

 شعور الأعاجم بقوة النفوذ في العصر العبامي ومحاولتهم إظهار ثقاقتهم وحضارتهم .

ولقد أقاض الكتاب والباحثون<sup>(\*)</sup> في تحديد منابع هذه الثقاقات وألواهها وأدوار ترجمتها والفترات التاريخية التي شهدتهما ومدى تأثيرها في الفكر الإسلامي بصفة عامة ، وتحن هنا سنحاول أن نيرز أهم مظاهر ذلك التأثير حتى نستطيع أن نيرز الظروف التي أحاطت بنشأةالمعتزلة كمدرسة فكرية ارتىكز وجودها على دعائم من هذه الثقافة ، فن المعروف ـ على نحوما سنبين ذلك فيا بعد ـ أن

Nichlson, Literary History of the Arabs p. 367.
 . ٣٧ التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ترجة عبد الرحن بدوى م ٣٧

الممارلة في نشاطهم الفكرى وجدلهم المذهبي والديني إنما كانوا يستندون في ذلك. إلى أصول من الفلسفة اليونانية التي كانت هي دعامتهم الأولى في الدقاع عن آرائهم والرد على خصومهم ،كماكانت هي أيضا دعامة اليهود والمسيحيين من اليعاقبة والنساطرة في الدفاع عن دياناتهم<sup>(1)</sup> .

إذن قد شهد العصر العباسى حركه علمية واسعة الأطراف كان قوامها الترجة ، وقد تميزت فى هذه الحركة ثلاث ثقافات أجنبية رئيسية كانت هى ــ إلى ـ جانب الثقافة العربية الأصيلة ــ الدعامات التى قام عليها صرح الفكره العربى ـ الإسلامى منذ القرن الثاتى الهجرى .

أما هذه الثقافات الأجنبية فهى : الثقافة الفارسية\_ الثقافة الهندية \_الثقافة: اليونانية .

وفيا يلى – سنيين في إيجاز – دوركل ثقافة من هذه الثقافات وأثرها في. الفـكر الإسلامي :

أولا : التفافة الفارسية وأثرها :

لم يكن دور الفرس فى دعم الثقافة العربية الجديدة قائمًا على ما نقل من الثقافة ا الفارسية الأصيلة إلى الاسان العربى فحسب ؛ بلكان إلى جانب ذلك قائمًا على ما مانقل من اللغة الفارسية إلى العربية من ثقافة الهند واليونان .

أما الجانب الأصيل فى الثقافة الفارسية فيتمثل فيا نقله ابن المقفع وغيره<sup>(٢).</sup> من المترجمين الذين غصت بهم دواوين الدولة ، والذين نقلوا الكثير من التراث.

(۱) أنظر: ضى الإسلام ج ۱ ص ۲۷۳ ، المتزلة: تأليف: زهدى جار الله مى 17
 وما بعدها.

(۲) ذكر ابن الندم ف : الفهرست من ۲٤٤ اسماء النقلة من المسان الفارسي لمد.
المسان العربي .

الفارسى إلى اللغة العربية ، ولعل ابن المقفع كان أو فر المترجمين الفرس نشاطا فى ذلك المضار ، فقد كان لترجماته أثر واضح فى الثقافة العربية كما سيتبين لنا ذلك جد قليل .

ويبدو أن معظم الكتب الفارسية التي ترجمت إلى العربية كانت كتب تاريخ فقد أغرم الفرس بكتابة تاريخ دولهم وملوكهم والتغنى بأمجادهم وعظمة تاريخهم فلما فتتح العرب دولتهم ، أخذوا ينقلون ثقافتهم إلى االسان العربي فكان أول ما عنوا بنقله هي كتب التاريخ هذه ليطلع الناس على ما في هذا التاريخ من جلال وعظمة .

فما ذكره المسعودى<sup>(1)</sup> عن ابن المقفع أنه نقل إلى العربية كتماب • السكيكيين » وهو كتاب تعظمه الفرس لما اشتمل عليه من تاريخ أيامهم وأخبار ملوكهم ؛ وقد ذكر ابن النديم<sup>(٢)</sup> أيضا طائفة من الكتب الفارسية التى • رجت إلى العربية ومعظم هذه السكتب كان فى تاريخ الفرس .

ولكن إلى جانب ما ترجم من هذه الكتب التاريخية ترجمت كتب أخرى في الأدب ، فترجم ابن المقفع كتاب الأدب الصغير واليتيمة في الرسائل<sup>(٣)</sup> كماتر جم كتاب كليلة ودمنة وهو في الأصل كتاب هندى نقل من الهندية إلى الفارسية ثم من هذه إلى العربية . وفي الأدب أيضا ترجم عهد أردشير وكتاب أردشير في التدبير . وكتاب أدب وتوقيعات كسرى ، كما ترجم كتاب « هزار أفسانه » ومعناه « ألف خرافة » وهو الأساس الذي بنى عليه ألف ليلة وليله .

- (۱) مروج الذهب ج ۱ س ۱۰۹ .
  - (۲) الفهرست ص ۱۱۸ .

(٣) هناك خلاف حول هذه الكتب الثلاثة هي هل مؤلفة أم مترجمة وقد حققنا هذا الموضوع في كتابنا د النثر الفنى وأثر الجاحظ فيه، ص١٥١ .

وهناك نماذج كثيره من هذه الكتب لكثير من الكتاب الفرس الذين. أجادوا اللغة العربية وألفوا بها ما غنيت به ثقافتهم من علوم وآداب ، وقد ذكر ابن النديم هذهالنماذج في أماكن مختلفة من كتاب الفهرست .

ومن ناحية أخرى ؛ فإِن اللغة الفارسية كانت بابا فسيحا دخل منه إلى اللغة

- (۱) انظر الفهرست ص ۳۰۴ ، ۳۰۰ .
- (٢) انظر : ضحى الإسلام ج ١ ص ٢٣١ .
  - (٣) انظر . الفهرست ص ١٢٠ .

العربية مزيج من ثقافة اليونان والمهند ؛ فمثلا لقد ترجم كتاب كليلة ودمنة من الفارسية إلى العربية ، وهو فى الأصل مؤلف بوذى ، أحضره من الهند مبشر مسيحى ويقول د أو ليرى » إن خر اسان كانت هى القناة التى عبرت منها المادة العلمية فى الرياضة والفلك إلى بغداد ، وأن بعض هذه المادة قد جاء من الهند وإن كان قد أخذ أول الأمر من أصل إغربتى ، ومن المحتمل أن يكون انتقال هذه المادة إلى العرب قدتم عن طريق فارس<sup>(1)</sup>.

و يشير « أوايرى » فى موضع آخر إلى أن كتاب « السندهند » وهو مؤان هندى فى الفلك ، من المحتمل أن تكون ترجته إلى العربية قد تمت بمساعدة نسخة فارسية <sup>(1)</sup> .

ومما هو جدير بالذكر هنا أن مدرمة جنديسابور التي أسس فيها كسرى أنو شروان معمدا للدراسات الفاحقية والطبية ( ٥٣١ ـ ٢٠٥ م ) قد شهدت الهور الرئيسي في نقل التراث البوناني إلى اللمان الفارسي ولم ، يلبث هذا التراث أن تحول إلى اللمان العربي عن طريق الترجمة ومن هذا التراث منطق أرسطو الذي لعب بلاشك دورا بعيد المدي في تشكيل الثقافة العربية<sup>(7)</sup>

آية هذا أن الثقافة الفارسية قد لعبت دورها فى بناء المقليلة العربية الجديدة سواء بما ترجم من فنون الثقافة الفارسية إلى العربية ؛ أو بما ألفه الفرس الذين حذقوا اللغة العربية متأثرين فى تآليفهم ممارفهم وثقافتهم القديمة .

 (۱) أنظر : أوليرى : مسالك النقافة الإغريقية إلى العرب ترجمة الدكتور تمام حسان ص ٢٣٦ .

 (۲) انظر : أوليرى : مسانك النقافة الإغريقية إلى العرب ترجمة الدكتور تمام حسان ص ۲۲۹ .

(٣) أنظر : تاريخ الفلسفة في الإسلام ( دى بور ) م ١٨ - ٢١ .

مظاهر التأثير الفارسى :

يمكن القول بأن التأثير الفارسي في الحياة العربية كان أبعد مدى وأوضح أثرا في المجال الاجتماعي الذي يبرز فيه المباحثون مظاهر كثيرة من ذلك التأثير ، ويعددون ألوانا مختلفة من الأنظمة الاجتماعية والإدارية التي اقتبسها العرب من الفرس<sup>(1)</sup>.

وفى المجال الثقافى كانت هناك تأثيرات أيضا ، ولكنها ـ فى أغلب الظن ـ لم تصل إلى ذلك المدى البعيد الذى يصوره لنا بعض الباحثين الذين يذهبون فى ذلك السبيل إلى حدتكاد تنعدم معه الشخصية العربية انعداماً كاملا يقول « براون Browen » : « خذ مما يسمى عامةً علوم العرب ، العمل الذى أسهم به الفرس تجد أنك أخذت خير نصيب<sup>(٢)</sup> » .

ويقول « پول دى لاجارد Poul de Lagarde » : « ليس بين المسلمين الذين حققوا شيئاً فى ميدان العلم سامى واحد<sup>(٢)</sup> »

ويتول س . الجود C. Elgood : ﴿ إِنْ قَارَسَ أَمَّهُمَتَ بِالْجَانَبِ الأَكْبَرِ من علوم العرب<sup>(1)</sup> » .

و يقول ڤون كرير Von Kremer : ﴿ إِنَّ النَّحُو العربي من وضع الأجانب

(١) أنظر: تراث فارس م ٨٩ وما بعدها ( فارس والعرب ـ الفصل الذى كتبه ر. الفر: تراث فارس م ٨٩ وما بعدها ( فارس والعرب ـ الفصل الذى كتبه ر. البنى R· Levy أستاذ الفارسية بجامعة كبررج وترجمة محمد كفافى وانظر : إيران فى عهد الساسانين : ترجة يحيى الخشاب . وانظر : الحضارة الإسلامية ومدى تأثرها بالمؤثرات الا جنبية . ترجمة : مصطنى طه بدر . وانظر : . Persia Revolution. by. Prof.

(۲) أنظر : تراث فارس ص ۳۷۰ ( العلم فی فارس – الفصل الذی کمتبه . س الجود C. Elgood ترجمة : السيد يعقوب بكر .
 (۳) نفص المصدر .
 (٤) أنظر : تراث فارس : ص ۳۷۳ .

من الآراميين والفرس وقد أوجدته الحاجة التي أحس بها هؤلاء الأجانب لتعلم كتابة اللغة العربية وقراءتها على وجه صحيح ، وعلى الأخص غير العرب الذين أرادوا أن يكرسوا حياتهم للدراسات العلمية ، وواضعو النحو العربي مم الأجانب من الجنسيات الآرامية والفارسية الذين دخلو الإسلام<sup>(1)</sup> » .

وقد لابستطيع إنسان ان ينكر أن الثقافة الفارسية سواء منها العناصر الأصلية أو الدخيلة قد لعبت دورا ما في بناء العقلية الإسلامية الجديدة ، وهذه التراجم التي ألمحنا إلىها آ نفاتشير إلى ذلك الدور ؛ ومع ذلك فإن هذه الأقوال السابقة لا تسلم من مبالغة ، ولعلنا تستطيع أن نتصور هذه للبالغة إذا عرفنا أن المسلوم العربية الأصلية قد بدأت أولا بمحاولات عربية ، فالنحو العربى الذي يزعم ثون كريمر Von Kremer أنه وضم بواسطة الأجانب من الآرميين والفارسيين أول من كتب فيه رجل عربى خالص العروبة وهو « الخليل ابن أحمد» الذي اخترع علم العروض والقافية ، وجعل بحور الشمر العربي سنة مشر محراكانت هي البحور التي نظم منها الشعراء الفرس أنفسهم (٢) والخليل بن أحد هو الذي أملي كتابه في النحو على سيبويه . وأول من ألف في الفقه « مالك. ين أنس » وفى الأصول . الإمام « محمد ابن إدريس الشافعي » وكلاها عربي. النسب والمربي ؛ فمن الإسراف أن ننفى عن العرب كل فضل في ذلك المغمار ، وأن ننسب الفضل كل الفضل في هذه النهضة العلمية الشاملة إلى الأجانب من فرس وغير فرس .

نم قد تبزر لنا أسماء طائقة غير يسيره من العاماء الفرس الذين أثروا تأثيرا

(۱) الحضارة الإسلامية ومدى تأثرها بالمؤثرات الأجنبية : ص ۹۰ .
 (۲) أنظر : ترات فارس ص ۲۸ الادب الفارسي \_ الفصل الذي كتبه ۱ . ج .

أربرى A· j . Arbery أستاذ العربية بجامعة كمبردج وترجم تخمد كفافى )

أكيدا في شمكل الثقافة العربية وبنائها على طول مراحل التاريخ من أمثال : ه سيبويه ۵ (ت ٣٩٣) ، الكسائى (ت ٨٠٥) ، الفراء (ت ٢ ٢٨) وهؤلا كانوا من النحاة ، ومن اللغوبين ؛ ابن قتيبة (ت ٨٨٩) والجوهرى (ت ٢٠٠٢) وابن فارس (ت ٢٠٠٠) ، ومن النقهاء و المتكلمين أبو حنيفة (ت ٢٧٧) والغزالى (ت ١١١١) والنسنى (ت ٢١٤٠) والشهر ستانى (ت ١١٥٠) ثم المفسر النحوى الر محشرى (ت ١١٤٣) والبخارى المحدث (ت ٢٧٨) والشاعر ان بشار بن برر (ت ٢٩٨) وأبو نواس (ت حوالى ١٨٩) و المترسلان ابن المقفع (ت ٢٥٧) وبديع الزمان (ت ٢٠٠٠) والجذر فيان ابن خرداذية (ت ٨٤٨) وابن رسته (ت ٢٠٢٠) والمفسر المؤرخ الطبرى (ت ٣٣٩) والمؤرخان . البلاذرى (ت ٢٩٨) والدينورى (ت ١٩٩٠) والفلاسفة العلماء . الرازى (ت ٢٩٩) والبيرونى (ت ٢٩٨) والدينورى (ت ١٢٩٠) والولاسفة العلماء . الرازى (ت ٢٩٩) والبيرونى (ت ٢٩٨) وابن سينا (ت ١٢٣٠) والولاسفة العلماء . الرازى (ت ٢٢٩) والبيرونى (ت ٢٩٨) وابن سينا (ت ١٢٣٠) والولاسفة العلماء . الرازى (ت ٢٩٩) والبيرونى (ت ٢٩٨)

قد تبرز لنا أسماء طائفة من هؤلاء العلماء المسلمين الأجلاء الذين ينتمون إلى أصل فارسى ، فلانستطيع إنـكار أثرهم كلٌّ فى ميدانه الذى تخصص له .

ولكن ذلك لاينبغى أن يحملنا على تلك المبالغة التي ذهب إليها هؤلاء الباحثون فى أقوالهم السابقة من جعل الفرس هم أصحاب اليد الأرلى فى بناء الثقافة العربية ؛ فمن غير شك كانت للعرب محاولات أصيلة فى هذا للفهار دفمتهم إليها طبيعة التطور ، وحاجتهم إلى حماية القرآن وصيانته بتأليف العلوم العربية والشرعية التى تيسر فهمه وتبتى على فصاحته وعربيته . ثم أسهم هؤلاء العلماء الفرس وغيرهم فى مواصلة هذه النهضة والارتقاء مها مع بقاء العناصر العربية الأصيلة متميزة وسط هذا الاختلاط الثقافي الكبير .

(١) سردنا هذا الثبت من : ثرات فارس : ص ٢٦٥ .

(م \_ ٦ أدب المعترله )

على أية حال لقد شهد العصر العباسى اتساع الحركة العلمية ونضجية وتشعبها ، وأخذ الفكر الإسلامى عبر انطلاقه مع التاريخ وتفاعله مع الأحداث يهضم مزيجا من ثقاقات كثيرة ومختلفة تلتتى فيها العناصر الفارسية والهندية والبونانية والرومانية .

ولعله من الصعب أن نميز عنصرا ثقافيا من هذه العناصر عن غيره ، وأن تحدد بصفة أكيدة قاطعة كل أثر من آثاره فى بناء الفكر الإسلامى الجديد سواء فى مجال العلم أو مجال الأدب ؛ فلقد قبست العقاية العربية من كل هذه العناصر وأخذت من كل هذه التيارات الفكرية والدينية التى زخرت بها البيئات الإسلامية بعد عصر الفتوحات وازدهار حركات الترجة ، ولكن على الرغم من كل ذلك ، فقد ظلت تلك العقلية العربية فى بنائها الجديد رتكز على قاعدة ثابتة هى : عقيدة الإسلام ، وثقافة الترآن .

ومهما يكن من أمر . فإن الثقافة الفارسية قد أسهمت بنصيب ما فى تطور الفـكر الإسلامى ومع صعوبة تحديد هذا النصيب ـكما أسلفنا ــ فإنه ليس من الصعب أن نتميز بعض الملامح التى يمكن ردها إلى الروح الفارسى .

وامل الذى يعنينا من هذا كله فى محمّنا هذا ؛ هو الدور الذى لعبته الديانات الفارسية القديمة من زرادشتية وما نوية ومجوسية فى تطور علم الكلام فى الإسلام ومخاصة مذهب الممتزلة الذى يقرر الباحثون أنه لم يسلم من تأثيرات أنواع اللاهوت المختلفة التى كانت شائعة فى الأقاليم الفارسية والبيزنطية ومخاصة إقليم العراق .

وعند حديثنا عن نشأة الاعترال فى القصل الذى سنعقده خاصا بذلك سنوضح مدى علاقة المعترلة ومبادئتهم بهذه الديانات ؛ كما سنوضح مدى علاقة ذلك بالفلسفة اليونانية . ولعل من المناسب أن مذكر هنا أن بعض الاتجاهات الواضحة التى ظهرت فى الشعر فى العصر العباسى ، كانت فى معظم أمرها انعكاسا من الأدب الفارسى جهة ، ومن الحياة الفارسية من جهة أخرى .

منها :. ذلك الآنجام الماجن الذى تزعمه وحل لواءم إمام المحدثين بشار ابن برد الشاعر الفارسى المشهور ؛ ثم سار على نهجه طائفة من الشعراء الذين طبع معظم شعرهم بطابع المجون والنعمق فى وصف الذائذ والإسراف فى الحديث عن الخمر والغزل بالمذكر ووصف مجالس الفناء والشرب ، وغير ذلك من الموضوعات التى عالجها الشعراء وافتنوا فيها وعلى رأسهماً بولواس ، ومطيع بن إياس، وصريع الغوالى ، وغيرهم ممن امتلأت دواونيهموآ ثارهم بذلك الشعر الماجن .

إن مجرد الحديث عن الخمر وأنواعها ومجالسها ووصف قدائدهاو، كذلك الحديث عنالنساء والشغف بجمالهن والتغني بحبهن، ليس بدعا في الشعر العباسي ، وليس شيئًا جديدًا لم يطرقه الشعراء من قبل ، ولكن الشيء الجديد الذي أضيف إلى تلك الوضوعات هو ما اتسمت به من تنوع وإحاطة بتفاصيل الشعور الإنساب حيما تغمره اللذة ، ثم تعبير جرى. لايتماش والذوق الاجتماعي أو الفيم الأخلاقية ؛ فإذاكان الشعر العربي من قبل قد عرف الغزل ووصف الخمر ، فإنه قد تناول ذلك ببساطة تشبه بساطة البيئة التي نشأ فيها ، وبقدر من المحافظة يتمشى مع تقاليد نلك البيئة وأخلاقها . فليست الحياة العربية في جاهليتها وإسلامها تشبه الحياة الفارسية التي اصطخبت على طول تاريخها بألوان الترف وفنون اللذة ، ولبس الميراث الثقافي الذي تكونت فيه عفلية الشاعر العربي على قدر ذلك الميراث الذي متكونت فيه عقلية الشاعر الفارسي ؛ ثم ليست القيم الأخلاقية التي شب عليها وعاش بها المجتمع العربى من نوع تلك القيم الأخلاقية التي تربى عليها المجتمع الفارسي ؟

وإذا كان العمل الأدبى هو فى طبيعته شىء يتقوم بهذا كله ؛ فلا بد من أن يختلف من مجتمع إلى آخر تبعا لاختلاف البيئة والثقافة وقيم الأخلاق . ومن هنا فإن حديث امرىء القيس وعمر بنأبى ربيعة مثلا عن المرأة ، يختلف عنحديث شاعر كبشار ، ووصف الأعشى للخمر لايكون كوصف أبى نواس ؛ فكل يمثل أخلاقه وثقافته وتقاليد مجتمعه .

على انتالورجعنا إلى دواوين الشعر اوقبل العصر العبامى – جاهليين و إسلاميين – لانكاد برى فيها مكانا ملحوظا لوصف الخمر والحديث عنها ولا المجون والغزل الحسى المكشوف ،كما برى ذلك فى دواوين المحدثين كبشار وأبى بواس ، فديوان أبى بواس يكاد يستغرق فى خرياته ومجونه وغزله المؤنث أحيانا وبالمذكر أحيانا أخرى .

والغزل بالمذكر موضوع من موضاعات الشعر لم يعرف إلا على يد هؤلاء الشعراء الماجنين الذين أفردوا له قصائد طويلة أنوا فيها ببدع ينفرمنه ذوق العربى وخلقه وتقاليده ؛ فعمر بن أبى ربيعة مثلا وهو الشاعر الغزل مهما أسرف فى الحديث عن غوانيه ، واستنفد طاقته الفنية فى التغنى بهن ، لا يمكن أن يكون مسرفا إسراف أبى نواس فى حديثه لبعض غلمانه :

فهذه نزعة شاذة لم يكن لها وجود قبل بشار وأى نواس ، أو بعبارة أخرى قبل أن يتسلط الروح الفارسى محضارته وثقافته على الحياة المربية ويغمرها بهذه الآتجاهات المختلفة التى باعدت بينها وبين طابعها الصحراوى القديم .

(۱) دیوان أبی نواس س ٤٠٠ .

وكما أن بشارا وأما نواس قد قادا إلى ذلك الأنجام ، فإن أما المتاهية من ناحية أخرى قد قاد إلى آنجاه مقابل ، ذلك هو الزهد .

وزهد أبى العتاهبة ليس زهدا سطحيا يقوم على فسكرة بسيطة ؛ وإنما هو زهد يرتسكز على أسس علمية وفلسفية ودبنية ، وهذا هو الفرق بينه و بين الزهد الذى عرف من قبل .

لقد زهد أبو المتاهية فى الدنيا وفى لذائذها ، وخَّوف من الموت وما بعد الموت ، والذى يرجع إلى ديوانه يرى مبلغ دقته فى تصوير معانيه ومدى عمقه فى فلسفته التى بنى عليها زهده يقول فى تصويره معى الحياة : ــ

حياتك أنفاس تعد فكلما مضى نفس منها نقصت به جزءا يميتك ما يحييك فى كل ساعة ومحدوك حادٍ مايريدبك الهزءا<sup>(1)</sup> ويقول فى تحقير الحياة وأنها دار فناء : \_

جموا فما أكلوا الذى جموا وبنوا مساكنهم فما سكنوا فكأنهم ظعن بها. نزلوا لما استراحوا ساعة ظعنوا<sup>(17)</sup>

بهذا وبغيره يتبين لنا أن الثقافة الفارسية في هؤلاء الشعراء والكتاب قد طورت مناهج الفكر العربى وأمدت الشعراء والكتاب بزاد فكرى جديد تجلت آثاره في إنتاجهم .

وإلى جانب ذلك التأثير الموضوعى ، كانت هناك تأثيرات أخرى شكلية يمكن أن نرى مظاهرها فى الدور الذىقام به «عبد الحيدين يمي» فى إطاقة الكتابة وتفخيمها واستعال التحميدات فى فصول الكتب ؛ فقد أجمع النقاد والكتاب

- (۱) ديوان أبي العتاهية من ١٠ .

حلى أن عبد الحميد أمام طور<sup>(1)</sup> جديد فى الكتابة العربية اقتفاه الكتاب من بعده. قال ابن النديم : ( . . عنه أخذ المترسلون ولطريقته لزموا ، وهو الذى معهل صبيل البلاغة فى الترسل<sup>(۳)</sup> & .

وقال صاحب العقد الفريد : «كان عبد الحميد ، أول من فتق اكمام البلاغة وسمل طرقها وفك رقاب الشمر<sup>(٣)</sup> ه

وقال المسعودى : ٥ . . . صاحب الرسائل والبلاغات وهو أول من أطال. الرسائل واستعمل التحميدات فى فصول الكتب ، فاستعمل الناس ذلك بعده<sup>(2)</sup> . وليس من شك فى أن الكتابة العربية فى عمومها بعد عبد الحيد ؛ قد تأثرت بذلك . المنهج الذى وضعه وهو منهج الإطالة والتفخي .

والإطالةوالتفحيم ، ظاهرتان في الأصلوب الفارسي والروح الفارسي بصفة عامة ؛ فالفرس كانوا يعظمون ملوكهم ويكبرون من شأنهم ، وكان هذا يقتضي أن يطيلوا ليهم الكلام ويعظموا أمرهم في المكاتبات ، فسرت هذه الظاهرة من أسلوب عبد الحيد إلى الإنشاء العربي .

وإلى جانب هذا كله ، نرى تأثيرات أخرى تتعلق بالعقائد والمذاهب الكلامية ، فظاهرة الزندقة التى تفشت فىذلك العصر ترجع ، فى أساسها إلى أصول فى الديانات الفارسية القديمة ، والمذاهب الكلامية التى انتشرت فى ذلك العصر تستندهى الأخرى – فى بعض جوانبها – إلى أصول من تلك الديانات ؛ فقدذكر «كرستنسن » فى كتابه «إيران فى عهد الساسانيين » أن المسيحى « يولس برسا »

(۱) راجع ما کتبناه عن خصائص نثر عبد الحمید فی کتابنا ۵ النثر الفنی وأثر الجاحظفیه
 م ۱۲۷ ما وبعدها » .
 (۳) الفهرست من ۱۱۷ .
 (۳) المقد الفرید ج ۳ من ۱۰۹ .
 (٤) مروج الذهب ج ۳ من ۱۷۸ .

الف : • مختصرا لمنطق أرسطو باللغة السريانية لكى يقرأه الملك • كسرى • وقد عرض فيه الآراء المختلفة الخاصة بالله والعالم على النحو التالى . • فقد وجدمن يستقدون فى إله واحد ويدعى آخرون أنه ليس بواحد ، ويقول آخرون بأن له صفات متضادة ، ويننى آخرون عنه الصفات ، وبعض يقول إنه قادر على كل شى • ، وبعض آخر يقول إن قدرته لاتشمل كل شى • ، وبعض آخريقول إنه خلق الدنيا وكل ماقيها ، وآخرون يقولون إنه ليس خالق كل شى • ، وهناك من يقول إن العالم محدث وآخرون يقولون إنه قديم • .

ثم يعلق « كاسارتللى » على ذلك بقوله : « إن المؤلف هنا يصف الأراء الشائعة فى صلب الديانة الإيرانية نفسها فى الوقت الذى عاشت<sup>(1)</sup> فيه ».

فبناء على كلام «كاسارتللى » يكون هناك جانب من القضايا التى قامت عليها المذاهب الكلامية قد تأثر بالديانات الإيرانية .

ومهما يكن من أمر ، فإن الأدب العربى والفكر الإسلامى ، قد تأثر الى كثير من جو انبهما بالثقافة الفارسية التى قامت بدورها – إلى جانب الثقافات الأخرى ---فى إنصاج الحياة العقلية والأدبية فى المجتمع العربى . وإن هذه القضية لترقى إلى مرتبة اليقين العلى إذا تحن تصور فا ذلك الاتصال العميق الذى كان يسود الحياة فى المجتمع العربى فى العهد العبامى بين الفرس والعرب ، وإذا تصور فا ما كان لهؤلاء الفرس من ثقافة قد مة وحضارة عريقة وآداب راقية ورثوها على مر الأجيال وعلى طول التاريخ من أمتهم التى كانت من أوفر أمم العالم حضارة وعلما ومدنية ، ثم إذا تصور فا آخر الأمرما كان لهؤلاء الفرس – ومخاصة البرامكة – من ماطان على الدولة العربية ؟ فقد أخذوا ينشرون ثقافتهم ويبعثون تاريخهم العلمى والثقافى والأدبى ، ولم يكن

(١) إيران في عهد الساسانيين \_ ترجة الدكتور يحي الحشاب ص ٤١١ . ٤١٢ .

للمرب – وهم حديثو عهد بحضارة وملك – إلا أن يقبلوا على هذه النفافات ويعبوا من كئوسها حتى يقيموا ملكهم على أساس مكين من العلم والحضارة والثقانة .

ثانيا – النفافة المهندية وأثرها : –

لم يكن الدور الذى قامت به الثقافة الهندية فى تفذية المقلية المربية وبناء الفكر الإسلامي بأقل خطرًا من الدور الذي قامت به الثقافة الفارسية ؛ فقد كان للهنود من قديم الزمان علم وحكة وفلسفة ، ومعرفة و اسعة بالحساب و الرياضة والغلك والتنجيم والطب ، كما كان لهم آداب وقصص وفنون مختلفة وحرف كثيرة ، وقد عرف المؤرخون فى الشرق والغرب هذه الثقافة الواسعة التى اشتهر بها الهنود فأشادوا مها وتحدثوا علما ، فيقول « دى يور » : « الهند تعد بلاد الحكة على الحقيقة ، وكثيرا مايقول العرب في كتمهم إنها مهد الفلسفة (١) ، ويقول ۵ کارل بروکلمان ۵ : ۵ وفی بنداد التقی الطب الیونانی بالطب المندی علی صمید واحد؛ فقد سبق لهارون الرشيد نفسه أن استدعى الطبيب الهندى « منكه » إلى بغداد كما سبق للبرامكة أن أمروا بنقل بعض كتب الطب الهندية إلىاللغة العربية (٢) » ويقول القفطي في أخبار الحكماء : • والمند هم الأمة الأولى كثيرة العدد لخمة ، المالك ، قد اعترف لها بالحكمة وأقر بالتبريز في فنون المعرفة ، كل الملل السالغة ، وكان الصين يسمون ملك المهند ملك الحكمة لفرط عنايتهم بالعلوم ؛ فكان الهند عند جميع الأمم معدن الحكة وينبوع العدل والسياسة (٢) . ويقول الجاحظ : ﴿ اشْتُهْرَ الْمُنْدَ بِالْحُسَابِ وَعَلَمُ الْنَجُومُ وأُسْرَارُ الطب والخُراط

(١) تاريخ الفلسفة في الإسلام \_ دىبور \_ ترجمة \_ أبوريدة \_ ص ١٣ .

(۲) تاريخ الشعوب الإسلامية - كال بروكامان - ترجة منير البعلبكى وآخر ج ۲
 ۳۹ .
 (۳) أخبار الحكماء للقفطى ض ۲٦٦ .

والنجر والتصاوير والصناعات الكثيرة العجيبة<sup>(1)</sup> » ويقول الأصفهاى : « إن الهند لهم معرفة بالحساب والخط الهندى واسرار الطب وعلاج قاحش الأدواء والرقى وعلم الأوهام وخرط التماثيل ومحت الصور وطبع السيوف والشطر م<sup>(٢)</sup> » والمسعودى فى « مروج الذهب » والبيرونى فى « ماللهند من مقوله » ونالينو فى كتابه « علم الفلك » يتحدثون عن مدى ثقافة الهند وحكتهم وفلسفتهم وإحاطتهم بعلوم الفلك والطب والتنجيم .

ولقد اتصل العرب جهذه الثقافات وأفادوا منها منذ أن كانت لهم صلة بالهند أيام السلم عن طريق التجارة ، أو أيام الحرب فى عهد الفتوحات<sup>(77)</sup> فلقد فتح العرب السند وكابل وكشمير<sup>(3)</sup> ، وأصبحت هذه البلاد خاضمة للدولة الإسلامية ؛ فأتاح ذلك للمرب أن يتصلوا بالهنود وللهنود أن يندمجوا فى الحياة الإسلامية ، و يتنقلوا فى ربوعها من بلدإلى آخر ، وحيننذ تم اللقاح الثقافى بين المرب والهند .

فقد كان من بين الهنود الذين أسروا في الحرب من برز في العلم والأدب والشمر ، كابن الأعرابي ، وأبي معشر نجيح السندي ، وأبي عطاء السندي ، وغيره .

إذن لقد كان للثقافة الهندية فى مختلف مناحيها دور هام فى إنضاج الفكر الإسلامى وفيا يلى سنبرز ذلك الدور ونبين أهم مظاهر التأثير الهندى فى الثقافة العربية بصفة عامة .

۱ ــ التأثير الهندى في الأدب العربي : ــ

نقل من الأدب الهندى قصص كثير ، نجده متناثرا في ثنايا كتب الأدب والتاريخ .كالبيان والتبيين ، وعيون الأخبار والوزراء ، والكتاب ، والمقد الفريد

- (۱) رسائل الجاحظ م ۷۳ .
- (٢) محاضرات الادباء ج ١ ص٩٣ .
- (٣) أنظر: دى بور تاريخ الفلسفة في الإسلام من ١٢ ، وضحى الإسلام ج (من ٢٤ ).
  - (٤) المسالك والمالك لابن فرداذبه ص ٦٢ .

وأدب المكاتب، وغيرها، فمكثيرا مانجد مؤلفي هذه الكتب يقولون في مناسبات. كثيرة ٥ ومما نقل عن الهند » أو ٥ ومما جاء في كتب الهند » أو ٥ وفي كتاب المهند » ثم يذكرون بعد ذلك بعض القصص الهندى الذي يصور لنا أحوال ملوكهم وطبيعة حياتهم وأخبار بلادهم وحياة نساكهم وحكاتهم ، كالذي ذكره الجمشياري من قصة بعض ملوكهم حينا أهدى إليه حلى وكسوة<sup>(1)</sup> ، والذي ذكره ابن قتيبة من قصة الناسك الذي كان يملك عسلا<sup>(2)</sup> وتمرا .

وأغلب الغلن أن الأدب العربي قد تأثر ف يعض جوانبه مسهذا القصص الهندي الذي يغلب عليه الطابع الرمزي ، والذي يهدف إلى علاج بعض العيوب الاجتماعية ، فكتاب البخلاء للجاحظ هونوع من تلك القصصالر مزية التي يهدف مؤلفها من ورائها إلى التهكم بالبخلاء والسخرية منهم حتى يقاموا عما هم فيه من مخل ، وقد أشرنا من قبل إلى أن كتاب «كليلة ودمنة » وهو مجموعة من القصص التصويرية التي جاءت على ألسنة الحيوان قد أثر تأثيراً كبيراً في الأدب العربي حيث حذا حذوه ونسج على منواله الكثيرون من الكتاب على نحو ما تقدم .

وقد ذكر ان النديم ـ عداكتاب كلية ودمنة ـ طائفة من الكتب الهندية التى تضمنت كثيرا من الأحاديث والخرافات والأسمار منها : كتاب السندباد الكبيرو السندباد الصغير ، وكتاب « هابل » فى الحكمة ، وكتاب « المهند » فى قصة هبوط آدم ، وكتاب « ديك المهند » فى الرجل والمرأة ، وكتاب « ملك المهند » القتال والسباح<sup>(۲)</sup> . وأغاب الظن أن هذه القصص ونحوها قد تركت أثراً فى الأدب العربى ، ولا سيا عند كتاب الأخبار والأقاصيص والأسمار والخرافات والمقامات فى القرن الرابع وما بعده ، من أمثال أبى حيان التوحيدى وأبى المطهر الأزدي

- (۱) الوزراء والكتاب س ۱۱ .
   (۲) عيون الأخبار ج ۱ س ۲٦٣ .
  - (۳) الفهرست م ۳۰۰ .

وأبي على التنوخي وبديع الزمان المهذابي وغيرم ، وإذا كنا قد لا حظنا أثر كليلة ودمنة في تلك الكتب التي ألفت على غراره ، فن المرجح أن يكون للقصص المهندي بصفة عامة تأثير على الأدب العربي ومخاصة فيا براه من أحاديث السمر والخرافة التي غنيت مها مصنفات الكتاب فيا بين القرنين الثالث والرابع ، ويقال إن في قصص ألف ليلة وليلة التي اشتهرت في الأدب العربي قصصاً كثيرة. برجع إلى أصول هندية<sup>(1)</sup> .

وليس القصص هو المجال الوحيد الذى وضح فيه تأثير الأدب الهندى. في الأدب العربي ؛ فإن هناك مجالا آخر لعله أفسح من ذلك المجال ذلك هو الحكمة الهندية ؛ فقد اشتهر الهند ـ كما عرفنا ـ بأمهم أهل حكمة ، وبلادهم تعد بلاد الحكمة ، وقد ركز الهنود خلاصة تجاربهم العميقة في جمل قصيرة هى أشبه ما تكون بالأمثال العربية التي يتضمن كل مثل منها تجربة إنسانية توجه إلى خلق كريم أو مبدأ نبيل ، وكما أن القصص الهندى قد انتشر بكثرة في ثنايا كتب الأدب العربية انتشر كذلك هذا اللون من الحكمة الهندية<sup>(٢)</sup> التي ترجم منها الكثير في عهد للنصور والرشيد<sup>(٣)</sup> ، وقد تأثر به الأدب العربي واقتبس الشعراء من معانيه ، وكم من أقوال في الحكمة الأخلاقية والسياسية أخذت من قصص الهنود وأساطيره<sup>(٢)</sup> .

وقد تأثرت البلاغة المربية كذلك بالبلاغة الهندية ، فقد نقل لنا الجاحظ ترجمة الصحيفة الهندية فى البلاغة وفيها : « أول البلاغة اجتماع آلة البلاغة ، وذلك

أن يكون الخطيب رابط الجأش ، ساكن الجوارح ، قليل اللحظ ، متخبر اللفظ لا يكلم سيد الأمة بكلام الأمة ، ولا الملوك بكلام السوقة ، ويكون فى قواه فضل للتصرف فى كل طبقة ، ولا يدقق للمانى كل التدقيق ، ولا ينقح الألفاظ كل التنقيح ولا يصفيها كل التصفية ولا يهذبها غاية التهذيب ، ولا يفص ذلك حتى يصادف حكيا أو فيلسوقا<sup>(1)</sup> عظيا . . . . . . إلخ » .

وتحن إذا لا حظنا خلاصة هذه الكلمة ، نجد أنها هى الأساس الذى اعتمدت عايه البلاغة العربية وهو « رعاية مقتضى الحال » بل إن للجاحظ نفسه رأما فى البلاغة لا يكاد يخرج فى معناه هما جاء فى محيفة البلاغة الهندية .

يقول الجاحظ فى المناسبة بين الألفاظ والمقام الذى تقال فيه : • . . . فإن وأبي فى هذا الضرب من هذا اللفظ أن أكون مادمت فى للماى التى هى عياراتها والمادة فيها أن ألفظ مالشى المتيد الموجود ، وأدع التكاف مما عسى ألا يسلس ولا يسهل إلا بعد الرياضة الطويلة ، وأرى أن ألفظ بألفاظ المتكلمين مادمت خائضا فى صناعة الكلام مع خاص أهل الكلام ، فإن ذلك أفهم عندى وأخف لمؤسهم على ، ولـكل صناعة ألفاظ قد حصلت لأهلها بعد امتحان سواها فلم تلزق بصناعتهم إلا بعد أن كانت مشا كلا يينها وبين تلك المعالى ، وقبيح والحف لمؤسهم على ، ولـكل صناعة ألفاظ قد حصلت لأهلها بعد امتحان سواها فلم تلزق بصناعتهم إلا بعد أن كانت مشا كلا يينها وبين تلك للعالى ، وقبيح والجف لم أن يفتقر إلى ألفاظ المتكلمين فى خطبة أو رسالة أو فى مخاطبة العوام والجار ، أو فى مخاطبة أهله وعبده وأمته ، أو فى حديثه إذا حدث أو خبره إذا أخبر ، وكذلك من الخطأ أن نجلب ألفاظ الأعراب وألفاظ العوام فوهو فى صناعة الـكلام داخل ، ولكل مقام مقال ولكل صناعة شكل<sup>(7)</sup> .

- (۱) البيان والتبين ج ۱ ۱۰۷ .
- (٢) الحيوان ج ٣ س ٣٦٩ ، ٣٦٩ .

التي يدور حولها الـكلامان فـكرة واحدة ، وهي ضرورة الملامة بين الـكلام. وبين مقتضي الحال ، وهذا هو جوهر البلاغة العربية .

ونحن بهذا لا نزعم أن الجاحظ قد تأثر من غير شك مما جاء فى الصحيفة الهندية ، وأنه لم يقرر رأيه فى مشكلة الألفاظ والمعانى وضرورة الملاءمة بينهما إلا بعد أن أطلع على هذه الصحيفة ، فلرما يكون قد اهتدى إلى ذلك بنفسه،ولكن إثبات الجاحظ لهذه الصحيفة فى بيانه ووجود هذا التوافق بين رأيه وبين ما جاء فيها يوحى – على الأقل – باحمال هذا التأثر .

۲ – التأثير الهندى في العلم : -

سبق أن أشرنا إلى العلوم التى تفوق فيها الهنود وكانت لهم فيها قدم راسخة ومعرفة واسعة ، كالرياضة والتنجيم والفلك والطب والحساب ، وقد أخذ المسلمون من هذه العلوم وأفادوا منها قبل أن يتصلوا بالعلم اليونانى<sup>(1)</sup> ، وربما كانت الرياضة والفلك ها المادة الأولى التى سبق التأثير الهندى فيها التأثير اليونانى ، وإن كان من المحتمل أن يكون الهنود قد نقلوا هذه المادة ابتداء عن أصول<sup>(7)</sup> يونانية ، إلا أن المصادر تشير إلى أن تأثر المسلمين مهذه العلوم قد جاء عن الهند بطريقة مباشرة ، فيقرر « بروكلان » أن الطب الهندى والطب اليونانى قد التقيا فى بغداد على صعيد واحد ، وأن هارون الرشيد قد استدعى إلى بغداد طبيباً هندياً اسمه « منكه » وأن البرامكة قد أمروا بنقل بعض كتب الطب الهندى إلى العربية<sup>(1)</sup>

ويقرر ٩ دى بور ٥ أن كتاب ٩ السند هند ٥ الذى ترجمه الفزارى إلى اللغة

(۱) أنظر : كارل بروكلمان ج ۳ م ۳۹ ۳۰۰ ، دى بور س ۱۳ ۴ وضحى الإسلام ج ۱ س ۲۰۶ .
 ۲۷۵ س ۲۰۶ .
 ۲۳) أنظر . د أوليرى ، مسالك النقافة الإغريقية إلى العرب م ۳۳ .
 (۳) أنظر : كارل بروكلمان . تاريخ الشعوب الاسلامية ج ۲ م ۳۹ .

العربية قد عرف قبل أن يعرف كتاب « الماجسعلى » لبطليموس(١) .

ويحكى نالينو : ﴿ أَن وَفَداً مَن المهند وَفَد على أَبِي جَعَفَر المنصور سنة ١٥٤ وفيهم رجل ماهر في معرفة حركات الكواكب وحسابها وسائر أعمال الفلك على مذهب علماء أمته ، وخصوصا على مذهب كتاب باللغة السنسكريتيه اسمه ﴿ بِ اهْسُبُعلَسْدُ هَانْتَ ﴾ ألفه سنة ١٢٨ م أو ( ٢،٧ ) هجرية ، الفلكي الرياض ه برهمكبت ﴾ فكلف المنصور ذلك الهندى بإملاء مختصر ، الكتاب ثم أمر بترجته إلى اللغة العربية ، وباستخراج كتاب منه تتخذه العرب أصلا في حساب حركات الكواكب وما يتعلق به من الأعمال ، فتولى ذلك النزارى وعمل منه زيجا اشتهر بين علماء العرب ، حتى إنهم لم يعملوا إلا به إلى أيام المأمون ، حيث ابتدا مذهب بطايه وس في الحساب والجداول الفلكية<sup>(٢)</sup> » .

وهذا الكتاب الذى ألفه « برهمكبت » هو الذى اشتهر بين للسلمين بعد اختصاره ماسم « السند هند<sup>(۲)</sup> » .

ثم يقول نالينو : « . . فاتضح مما بينته أن تأثير علماء الهند والفرس فى نشأة ميل العربإلى ذلك العلم الجليل سبق تأثير اليونان ولو بزمان قليل<sup>()</sup> » .

يؤخذ من هذا كله ومن التقارير الكثيرة التي سجلها « البيرونى » فى كتابه « ما للهند من مقوله » أن العلم الهندى وبخاصة الطب والرياضة والغلك ، كان له الفضل فى توجيه المسلمين إلى هذ الجالات .

وإلى جاب هذا ، فقد عرف المسلمون أيضاً منطق الهنود وآراءهم فيا وراء

(۱) أنظر : تاريخ الفلسفة ف الإسلام دى يور ص ۱۳ .
 (۲) علم الفلك ــ تأليف نالينو ص ۱۶۹ .
 (۳) علم الفلك ــ تأليف نالينو ص ۱۰۰ .
 (٤) علم الفلك ــ تأليف نالينو \_ ص ۲۱٤ .

الطبيعة ، ولكن ذلك لا يقاس من ناحية التطور العلى مما عرفو. عمهم فى الفلك والطب والرياضيات .

أما فى الفلسفة،فإن هناك مسألة تأثر الفسكر الإسلامى بها تأثر حميقا ، ولا سيا فى أوساط المتكلمين تلك هى مسألة تناسخ<sup>(1)</sup> الأرواح .

فقدكان السبئية وغالية الشيمة ، يعتقدون أن جزءا من الإله قد حل فى على ، وأن هذا الجزء الإلهى يتناسخ فى الأئمة من بعده<sup>(٢)</sup> .

ومن شيوخ الممترلة الذين قالوا بالتناسخ « أحمد بن حائط » الذى تنسب إليه فرقة الحائطية من المعترلة ، فقد كان يعتقد أن الأرواح لا تفنى ، وأنها بعد مفارقتها الأجساد التى كانت تحل مها تنتقل إلى أجساد أخرى ، وقد استدل من القرآن على ذلك بقوله تعالى : « جعل لكم من أنفسكم أزواجا ومن الأنعام أزواجا يذرؤكم فيه<sup>(T)</sup> » .

وينقل لنا « الأغانى » أيضاً أن بعضاً من المتكلمين كانوا يعتنقون مذهباً من مذاهب الهند التي تدين بالتناسخ وذلك هو مذهب « السمنية »<sup>((ي)</sup> .

يقول صاحب الأغانى : «كان بالبصرة سنة من أصحاب الكلام ، عمرو بن عبيد، وواصل بن عطاء ، وبشار الأعمى ، وصالح بن عبد القدوس ، وعبد الكريم ابن أبى العوجاء . ورجل من الأزد (قال أبو أحمد : يعنى جرير بن حازم ) فكانوا مجتمعون فى منزل الأزدى ويختصمون عنده ؛ فأما عمرو وواصل فصارا إلى الاعتزال ، وأما عبد الكريم وصالح فصححا التوبة ، وأما بشار فبتى متحيرا

 (۱) ارجع إلى ماكتبه البيرونى عن تناسخ الأرواح عند الهنود فى كتاب ما الهند من مقوله ص ۳۲ .
 (۲) الملل والنحل ج ۲ ص ۱۰ ، ۱۱ .

- (٣) الفصل : لابن حزم ج ١ ص ٩٠ ، ٩١٠ .
- (٤) راجع تفصيل ما كتبه البيروني عن هذا الذهب في : مالهند من مقولة من ١٠ .

مُخلطا ، وأما الأزدى ، فإل إلى قول السمنية وهو مذهب من مذاهب الهند وبقي ظاهره على ما كان عليه<sup>(1)</sup> » .

ومما هو جدير بالذكر فى هذا المقام ، أن النصوف الإسلامى قد تأثر فى كثير من عناصره بالمذاهب الفلسفية الهندية ؛ ولقد أوضح البيروبى فى كتابه « تحقيق ما للمهند من مقولة » مظاهر ذلك التأثر ، وأفاض فى الحديث عن التيارات الفكرية الهندية التى سرت إلى الحياة الروحية فى الإسلام وكونت جزءا من عناصرها<sup>(٢)</sup> .

وبشير « نيكلسون » إلى أن التصوف الإسلامى لم يخل من آثار بوذية ، وأن فكرة الفناء التى يعتبر «أبو يزيد البسطامى» أول من تسكلم فيها من المتصوفة المسلمين كلاما واضحاً قد جاءت من أصل بوذى ، وأنه تلقاها أول ما تلقاها عن شيخه أبي على السندى<sup>(7)</sup> ويشير « أوليرى » إلى هذه الحقيقة نفسها عند حديثه عن حياة الولى « أبي اسحاق ابر اهيم بن أدهم » حيث يقرر أن البوذية كان لها تأثير على الإسلام ممثلا في حياة « إبراهيم بن أدهم » فهو يقول : « ولكن النظرة الفاحصة إلى سيرته توضح أنها نسخة إسلامية من حياة « غوتاما بوذا » ويبدو معقولا أن نفرض أن المسلمين وقفوا على هذه السيرة في «مرو »حيث انتشرت الرواية البوذية ، ومحتمل أن هذه القصة قد دخلت الدوائر الإسلامية في أوائل العصر العباسي<sup>(3)</sup> .

وإذا كان « البيروني ونيكاسون » قد ذكرا أن فكرة الآتحاد والغناء في التصوف الإسلامي عنصر من عناصر التأثير الهندي ؛ فإن هذه الفكرة

- (۱) الاغانی ج ۳ ص ۲٤ .
- (٢) أنظر : تحقيق ماللهند من متوله : ص ١٦ ٣٤ .
- ٣) الصوفية في الإسلام نيكاسون ترجمة نور الدين شريبة ص ٢٢ .
- (٤) أوليرى ـ مسالك الثقافة الإغريقية إلى العرب . ترجمة تمام حسان ص١٩٧ ـ ١٩٨

قد رددت في أشعار المتصوفة المسلمين<sup>(1)</sup> .

وهكذا برى أن الثقافة الهندية فى مجالاتها المختلفة ،كان لها أثر مباشر على الفكر الإسلامى بصفة عامة ، وأنها قد لعبت دورا محسوسا فى بعث تيارات عقلية أسهمت بنصيب كبير فى تكوين مدرسة من أهم مدارس الفكر فى الإسلام تلك هى مدرسة المقرلة .

فلَّيْن كَان التراث المعلى اليوناني ــ ومخاصة منطق أرسطو ــ كان هو الأساس الأول الذي ارتـكزت عليه دعائم هذه المدرسة ؛ إلا أن هذا التراث لم مخلُّ في مقوماته الأولى من تأثيرات المقل المهندي .

## تالنًا : الثفافة اليونانية وأترها : -

لقد توالت جهود العلماء والباحثين منذ عشرات السنين للكشف عن الطريقة التي تم مها انتقال التراث اليوناني إلى العرب ، وعن الفترة التاريخية التي بدأ فيها هذا الانتقال<sup>(٢)</sup> .

والنتيجة العامة التى انتهت إليها هذه الجمود ـ على ما يؤخذ من المصادر العربية والإفرنجية ـ هى أن نصارى السريان الذين كانوا منتشرين فى مدارس الرها ونصيبين وحران وجنديسا بور ، هم الذين تاموا بالجمد الأكبر فى نقل الثقافة اليونانية إلى اللسان العربى بعد أن أخذوا هذه الثقافة من الإسكندرية وأنطاكية .

والدور الذي قام به السريان في نقل البراث اليوناني (٢) يرجع إلى مستهل

 (1) ذكر الدكتور زكى مبارك فى كتابه : التصوف الإسلامى فى الأدب والأخلاق ، تماذج كثيرة من الشعر المدوفى الذى عالج فكرة الفناء .

(۲) كتب الدكتور < ما كس مايرهوف > بحثا طويلا ف هذا الموضوع، ترجه الدكتور غبد الرحمن بدوى فى كتابه < النراث اليونانى فى الحضارة الإسلامية > ص ٣٧ .

٣) لقدنقل السريان أولا هذا النزاث إلى اللغة اليونانية ثم تقلوه من السريانية إلى الغربية.
 ( م --- ٧ أدب المعترلة )

القرن الرابع الميلادى حيث قام پروبوس Probus وهو قسيس طبيب من أنطاكية لأول مرة بنقل مجموعات من الحسكم اليونانية<sup>(1)</sup> .

وقد امتد هذا النشاط السرياني في نقل التراث اليوناني إلي القرن العاشر الميلادي تقريباً ، وإن كانت أول ترجة وصلت إلينا ترجع إلى عصر المأمون أى إلى القرن الثالث الهجري ، أما التراجم التي تمت في القرن الثاني الهجري فقد ضاع<sup>(٢٦</sup> معظمها .

وعصر المأمون هو عصر الازدهار العلى الذى نشطت فيه حركة الترجة نشاطا واسع النطاق ، فقد أنشأ المأمون دار<sup>(٢)</sup> الحكمة ، وكانت هذه المدرسة مركزا من أهم مراكز الثقافة اليونانية ونشرها بين العرب الذين أقبلوا عليها فى ذلك الحين إقبالا منقطع النظير ، وشجعهم على ذلك إقبال الخليفة<sup>(٥)</sup> نفسه على الثقافة المقلية ، واعتزازه بالحرية الفكرية وتسامحه من الناحية الدينية تسامحا أدى إلى تدعيم التيارات العقلية الجديدة التى اصطبغت بالثقافةاليونانية ، ومن هنا كان المأمون من أكبر أنصار المعتزلة ومذهبهم الذى يقوم فى أساسه على تمجيد المقل والاعتزاز محرية التفكير

وليس يعنى هذا أنه لم تكن هناك ترجمات قبل عهد المأمون ، فقد بذلت قبل ذلك العهد جهود ضخمة من قبل الخليفة المنصور ثم هارون الرشيد من بعده لنقل للادة العلمية اليونانية إلى اللسان العربى ، وقد كان قبرامكة ـ وزراء الرشيد ـ نصيب كبير فى هذه الجهود ، فقد كان عنايتهم بالثقافة اليونانية عناية كبيرة جملتهم

- (۱) دی بور : ص ۱۹ .
- (٢) نفس المصدر ص ٢٠ .

(٣) أنظر : أوليرى . مسالك الثقافة الإغريقية إلى العرب ص ٢٤٩، وبروكليان – تاريخ الشعوب الإسلامية – ٢٢ ص ٣٩ .

(٤) - أوليرى - س ٢٤٩، وبروكليان ج٢ س ١٨، 368، ٣٨ Nicholson p. 368، ٣٨

يعضدون العلماء ويشجعونهم على دراستها ونقلها ،كما جعلتهم يرسلون الرصل لشراء مخطوطات إفريقية من الإمبراطورية الرومانية<sup>(1)</sup> .

وقد تركز الاهتمام بادىء الأمر فى نقل المؤلفات الفلكية والرياضية والطبية ؛ كما نقلت بمض كتب أرسطو فى المنطق<sup>(٢٢)</sup> وغيره .

وإذاكان ابن المقفع هو أول من نقل منطق أرسطو عن الفارسية بعد أن قله إليها علماء «جنديسابور » ؛ فمن الحجم أن يكون المعتزلة قد انصلوا بمنطق أرسطو وتأثروابه قبل عصر المأمون<sup>(٢)</sup> ، وهذا يدل عَلَى أن الثقافة اليونانية كانت هى الفاعدة التي ارتـكزت عليها عقلية المعتزلة واعتمد عليها تفكيرهم .

وعمن هنا لسنا بصدد حديث مفصل عن حركة الترجمة من اليونانية ، أو عن الأدوار التي مرت بها هذه الحركة ، أو عن مشاهير المترجمين في كل دور من هذه الأدوار ، أو عن العلوم والمؤلفات التي نقلوها؛ فلذلك كله محوث خاصة مستقيضة<sup>(1)</sup> ولـكن الذي نحن بصدده الآن ، هو تحديد الآثار التي تركتها هذه الترجمة في الفـكر الإسلامي ، وإلى أي حد اصطبغ هذا الفكر في مناحيه المختلفة والتقافة اليونانية .

(۱) أو ليرى : س ۲۲۸.

(۲) نفس المصدر من ۲٤۱ وانظر : ضحى الإسلام ج۱ ص ۲۷۷ ، وبروكلمان ج۲ من ٤٠.

(۳) انظر : ضحى الإم سلام ج۱ ص ۲۷۷

(٤) بمكن الرجوع إلى هذه الأبحاث فى : النراث اليونانى فى الحضارة الإسلامية ترجة عبد الرحن بدوى ، ومسالك الثقافة الإغريقية إلى العرب – أوليرى – ترجة تمام حسان ، وتاريخ الفلسفة فى الإسلام – دى بور – ترجة أبوريدة ، تاريخ الشعوب الإسلامية – كارل بروكان – ترجة منير البعلبكى وآخر ، طبقات الأمم : لابن صاعد الأنداسى ، وضحى الإسلام ج ا وعصر المأمون : لأحد فريد رفاعى .

إذن لقد ترجمت الثفافة اليونانية إلى اللغة العربية ؛ إما عن ترجمات سريانية قديمة ، و إما عن النقل المباشر من اليونانية .

على أية حال لقد أتبيح للملين أن يتصلوا بهذه الثقافة وأن يتعمقوها ، وأن يلائموا بقدر للمستطاع بينها وبين أفكارهم التي استمدوها من القرآن والشريعة الإسلامية ، وقد أحدث ذلك كله نوعا من الشاط المقلى لم يكن موجودا من قبل . فمنذ اتصل المدلمون بتعاليم أرسطو وتفهموا منطقة ، أقبلوا عليه إقبالا شديدا ، ورأوا أن هذه التعاليم لازمة لتدعيم كيانهم المقلى ، وإن كانوا قد رفضوا من أرائه فى أول الأمر ما يتناقض منها مع مبادى شريعتهم ، وذلك كذهبه فى أزلية الكون <sup>(1)</sup> ، وإن كانوا فيا بعد قد أرسطو وآراء الشريعة الإسلامية ، وذلك كالذى قام به الفارابى فى مسألة خلود أرسطو وآراء الشريعة الإسلامية ، وذلك كالذى قام به الفارابى فى مسألة خلود وبين رأى الشريعة الإسلامية ، وذلك كالذى قام به الفارابى فى مسألة خلود وبين رأى الشريعة الإسلامية الذى يقول مخاودها با الموالي التوفيق بين أراء معنوا بناء الروح ، فإنه لما رأى التناقض مريحا بين رأى أرسطو الذى يقول بغناء الروح هذين الرابين على ما بينهما من تعارض <sup>(1)</sup>

على أية حال لقد انصل المسلمون بالفلسفة اليونانية ، وكان لابد لهم أن يتصلوا بها ليتخذوامتها سلاحافى مناقشاتهم الدينية ، كما أنخذها من قبل اليهود والنصارى سلاحا لهذا الغرض<sup>(٢)</sup> ، وقد كان للمتزلة هم أكثر الطوائف الإسلامية تمثلا للفلسفة اليونانية واستخداما لها فى جدلهم الدينى على نحو ما سابين ذلك فيا بعد .

 (١) كان هذا هو موقف أهل السنة الذين كانوا حذرين أشد الحذر في تلتى تعاليم أ أرسطو : أوليرى : س ٢٦٥ .
 (٢) انظر : في النفس والعقل – تحود قاسم – ص ١٤٦ وما بعدها ، وانظر نماذج أحرى لهذا التوفيق في : المعترلة : تأليف زهدى جار الله ص ٥ وما بعدها ، وضحى الإسلام (٣) انظر : المعترلة . زهدى حسن جار الله س ٤٦ وما بعدها ، وضحى الإسلام ح ١ س ٢٧٤ ، ٢٧٥ .

أهم مظاهر النأتير البوتانى :

لقد ترجم من التراث اليوناني إلى اللغة العربية : الفلك والرياضة والطب والأدب ؛ كما ترجم المنطق والفلسفة ، وقد تأثر المسلمون بهذا كله ، ولسكن تأثر م بالفلسفة والمنطق كان أشد وأعمق ، فالمنطق والفلسفة قد صبغا تفكيره بعينة خاصة، وفيرا مناهجهم في البحث والفهم تغييرا واضحا ؛ فبعد أن كانت محوثهم العلية قبل أن يتصلوا بالفلسفة والمنطق اليونانيين محوثا بسيطة لا تعتمد عرثهم العلية قبل أن يتصلوا بالفلسفة والمنطق اليونانيين محوثا بسيطة لا تعتمد على تنظيم أو منطق ، أصبحت هذه البحوث تصطبغ بالصبغة المنطقية ، ويستخدم فمها القياس والأشكال المنطفية المختلفة ؛ ولعل ذلك يتضح لنا تماما إذا محن رجعنا ألى كتب الفقه والبلاغة والنحو ، وما إليها من مباحث العلوم المختلفة التي ماشر المسلمون كتابتها بعد أن انفعلت عقولهم منطق أر سطو، وما يحتويه هذا المنطق من جدل وبرهان وسفسطة وقياس وخطابةو شعر ؛ فإننا نستطيع أن مدرك مدى تأثر مناهج البحث والتفسكير في هذه الكتب بالمنطق اليوناني ؛ فسكل مانجده في هذه المسلمون كتابتها ومناقشة وسفسة وقدم عنطق أر سطو، وما يحتويه هذا المنطق من المسلمون كتابتها ومناقلي وخطابة وشعر ؛ فإننا نستطيع أن مدرك مدى تأثر مناهج البحث والتفسكير في هذه الكتب بالمنطق اليوناني ؛ فسكل مانجده في هذه الموت منابعة المنوني وتعليه وتعليه الما إلى مائليه من مائل المنطق من بعناه البحث والتفسكير في هذه الكتب بالمنطق اليوناني ؛ فسكل مانجده في هذه مناهج البحث والتفسكير في هذه الكتب بالمنطق اليوناني ؛ فسمل مانجده في هذه مناهج المحث والتفسكير في هذه الكتب بالمطق اليوناني ؛ فسمل مانجده في هذه مناهج المحث والتفسكير في هذه الكتب بالمنطق اليوناني ؛ فسمل مانجده في منه مائله المن مائلة وقوانين

ومن ناحية أخرى وفقد أثرت الفلسفة اليونانية فى المقلية الإسلامية تأثيرا آخر لعله يكون أبعد أثرا وأشد خطرا ، ذلك هو خلق طاقة جداية كبيرة استطاع مها المسلمون الدفاع عن آرائهم وعن قضاياهم الدينية ، ولقد كان ذلك أكثر وضوحا فى بيئت المتكلمين الذين وجدوا فى الفلسفة اليونانية خير عون لهم على الدفاع عن آرائهم ومبادئهم ، ومحاصة الممتزلة الذين كانوا من أشد الطوائف الإسلامية دفاعاعن الدين وتحمسًاله ، لذلك فإمهم لما و جدوا المهود والنصارى يدمجون الدين بالفاسفة ويتخذون مها سلاحاً قويا للدفاع عن دياناتهم ، ووجدوا أنهم لا يستطيع مجاراتهم فى ذلك المضار إلا إذا تسلحوا بسلاحهم ، أقبلوا على درس<sup>(1)</sup> الفلسفة وتعمقها حتى يتوفر لهم ذلك السلاح الذى يستطيعون به تدعيم آرائهم وتجلية أفكاره . يقول المقريزى : إن المسمامون قد بعث إلى بلاد الروم من عرَّب له كتب الفلاسفة ؛ فتلقاها الممزلةوأقبلوا على تصفحهاوالنظر فيها قاشتد ساعدهم به<sup>(7)</sup> .

و يقول الدكتور « نبعرج » فى تقديمه لكتاب الانتصار : « قامت المعترق بأشد ما احتاج إليه الإصلام فى ذلك العصر ،وهو الاستعانة بما استعانت به الأدمان الحيطة به كلما من أسلوب متين ، وطريق فلسنى لإبراز ماكن فى الدين من القوى والفضائل ؛ فلم يكن بدمن الاستغراق فى الأبحاث والدقائق ليظهر الإسلام فى مظهر التحدى و يفوز بما أر اد الفوز به ، ولولم يقم بهمذا الواجب من الأمة من كانت له كفاءة لما تقرب الإسلام إلى الأذهان ، ولما مهض بين الأديان ولما صارله إلا سلطة ظاهرة قانية <sup>(7)</sup> » والمرتضى فى كتاب « المنيه والأمل » يتحدث كثيرا عن مدى إلمام المتراة بالثقافة اليونانية ووعيهم لها وإحاطتهم بدقائقها ، ومدى معرفتهم بآراء مخالفيهم وتمكنهم من مناقشتهم والرد عليهم .

يقول. تحدثا عن النظام : « إن جعفر البرمكي ذكر أرسططاليس فقال النظام قد نقضت عليه كتابه ، فقَّال جعفر : كيف وأنت لاتحسن أن تقرأ. ؟ فقال : أيما أحب إليك أن أقرأ. ؟ ؟ من أوله إلى آخر. أم من آخر. إلى أوله ؟ ؟ ثم اندفع يذكر شيئا فشيئا وينقضه عليه فتعحب منه جعفر<sup>(٤)</sup> » ثم يقول على لسان رجل يصف واصل بن عطاء : « ليس أحد أعلم بكلام الشيعة وما رقة الخوارج

(1) Hamilton. A. R. Mohammedanism. P. 29.

- ۲) خطط المقریزی ج ٤ م ۱۸۳ .
   ۳) مقدمة الانتصار م ۸۵ .
  - (٤) المنية والأمل ص ٢١ .

وا**لد**هرية والمرجئة وسائر المخالفين والرد عليهم منه<sup>(1)</sup> ».

ونرى للجاحظ جملة رسائل يرد فى بعضها على مخالفى المعترلة من فرق المتحكمين ، وفى بمضها الآخر يرد على المناوثين من أهل الديانات الأخرى<sup>(٢)</sup> .

وهكذا نرى أن الفلمة اليونانية قد ألقت ضوءا جديدا على التفكير الإسلامى ؛ ومكنته من أن ينتقل إلى مرحلة أخرى ، تقوم على حرية الرأى وتمجيد المقل ، كما مكنته من أن يواجه خصوم الإسلام بالمنطق السديد والحجة الدامنة وقد رأينا أن المتزلة كانوا من أكثر المسلمين استجابة للثقافة العقلية اليونانية وفى مقدمتها الفلسفة والمنطق ؛ كما كانوا من أعقهم فهما لها وتمرسا بها ، ومن هنا وفى مقدمتها الفلسفة والمنطق ؛ كما كانوا من أعقهم فهما لها وتمرسا بها ، ومن هنا مبنت أراؤهم بصبنسسة هذه الفلسفة وقد قال « شنينر » : إن الاعتزال في آخر تطور انه كان متأثر بالفلسفة اليونانية<sup>(٢)</sup> . ومن هنا أيضا كان المعتزلة هم أول مدرسة فكرية في الإسلام وضحت في آرائهم ومناهج تفكيرهم الملامح الأصيلة للفلسفة اليونانية .

ظهور الزنادة: (1) وموقف الدون: والعلماء المسلمين منهم :

لم يكن بد وسط هذا الفيض الثقافى، وذلك التطور الفكرى الذى شهدته الحياة الإسلامية بمد حركات الترجمة ،واتصال المسلمين بالثقافات والديانات المختلفة \_\_\_\_\_\_

۱۸ المنية والأمل من ۱۸

(٢) فى مقدمة كتاب الحبوات للجاحظ نبت بأسماء الكتب والرسائل الني ألفها ف الموضوعات المختفة .

(3) Nicholson, Literary History of the Arabs p. 369 (٤) للزندقة حديث طويل يتناول التعريف بها وبنشأتها وتطورها والظروف التى نبتت فيها ومعانيها التى أطلقت عليها ، وعلاقتها يالنصرانية واليهودية والديانات الفارسية من زرادشتية ومانوية ومزدكية ، ومن ثم الزنادقة الحقيقيون الذين اضطهدهم الحلفاء وتصدى لهم العلماء ، وما إلى ذلك من كل ما هو متصل بالزندقة كتيار فكرى جديد أدى إليه ذلك التفاعل التقافي الضخم الذى ثم بين العرب وغيرهم ، ولا يعنينا هنا أن نتعرض لذلك الحديث المفصل عن الزندقة فذلك موجود في كتب كثيرة منها : الفهرست . الطبرى الجزء التاسم والماشى . وعروج الذهب الجزء الثانى ، والأغاني الجزء الثالث وغر الإسلام وضي الإسلام ج ١ لم يكن بد تبعا لذلك كله من أن يتطور الفكر الإسلامى ، ومحس بشىء من الحرية فى مناقشة قيمه وعقائده ومقدساته ، فبعد أن كان المسلم فى صدر الإسلام وفى عهد بنى أمية يتلتى أوامر الدين وأحكامه بالتسليم والرضى دون أن يتصدى لذلك مناقشة أو معارضة ، أصبح فى هذا المصر الذى زخر بالفلسفة والعلم لايقنع بأن يسلم مسائل الدين وقضاياه تسليا مطلقا ، بل لابد من مناقشتها والتحكم فيها منطقه الجديد الذى علمه الجدل واستخدام الأقيسة والبراهين : «قالمتزلى يطبق القرآن على مذهبه فى الاختيار والصفات والتحسين والتقبيح العليين ، ويؤول ما لايتفق ومذهبه ، وكذلك يفعل الشيمى ، وذلك مختلف من نظر المسلين الأولين إلى<sup>(1)</sup> القرآن » .

ولقد أدت تلك الحرية المقلية إلى خلق تيار جديد لم يكن معروقا ولا مألوقا من قبل ،ذلك هو « الزندفة »·

والزندقة ظاهرة اقترن وجودها بالبحث المعلى والجدل الفلسنى حول قضايا الدين ومسائله الأساسية على نحو ماكان يبحث فلاسفة اليونان من أمثال ستر اط وأفلاطون وأرسطو في مسائل العرض والجوهر ، والمادة والصورة ، وفناء الروح وخاورها ·

وحديث الأربعاء للدكتو طه حسين ، وتاريخ الإسلام السياس للدكتور حسن إبراهيم حسن ومادة زندقة في دائرة المعارف الإسلامية ، وغير ذلك من الكتب التي تحدثت عن تاريخ الحركات المقلية في الإسلام وبخاصة في العصر العباسي .

ولكنالذى يعنينا هنا هو الإشارة إلى صلة المعترلة بحركة الزندقة وموقفهم منها وتصديهم للرد على الزنادقة ، وسوف نفصل الحديث فى هذا الموضوع عندكلامنا عن المعترلة فى الفصل الذى سنعقده خاصاً بهم . (1) ضحى الإسلام ج 1 س ٣٨٩ . وليس يعنى هذا أن الزندقة بمعنى أمها نوع من الامحراف الدينى الذى قد يؤدى إلى الشك فى أصل من أصوله أوقضية من قضاياه الأساسية ،كانت ردَّ فعل للثقافة المقلية اليونانية وحدها،وما أدت إليه من تمجيد للمقل وتحرير الفكر ولكمها كانت إلى جانب ذلك أيضا نتيجة لشيوع الدوافات الفارسية القديمة من زرادَ شتية وماوية ومزدكية ، وما كانت تزخر به هذه الديانات من مذاهب ومعتقدات تتعارض مع جوهر الدين الإسلامى ومبادله ، وقد اختلطت هذه المبادى بأذهان كثير من المسلمين الذين لم تتركز فى قلومهم عقيدة الإسلام الصافية الواضمة ، فأوقعتهم فى ذلك الانحراف الدينى الذي سمى بالزندقة .

وقد كان للمترقة مع الزيادقة دور كالذي قاموا به مع اليهود والنصارى ، فقد تصدوالهم ، وناقشوهم، وأبطلوا حججهم، وردوا مكائدهم محاسة شديدة وإيمان عميق، وهذه كتبهم كلها أو معظمها إيما ألفت للرد على المخالفين من جهمية ورافضة ودهرية وثنوية، وهذه مناظر اتهم العديدة التي قام مها ... مع زنادقة الفرس ... رؤ ساؤهم كواصل بن عطاء، وعمرو بن عبيد، وأبي إسحاق النظام ، وأبي الهذيل العلاف وغيرهم من فحول المعترفة وشيوخهم الذين لم يدخروا وسعا، ولم يألوا جهدا في مناقشة الزنادقة وإفحامهم ، فقد كان واصل ... كما تحدثنا مذلك زوجته ... إذا جن الليل صف قدميه للصلاة ، وأمامه لوحودواة ، فإذا مرت آية فيها حجة على مخالف جلس فكتها ثم عاد إلى صلامه<sup>(1)</sup>

ويروى عمر الباهلى ،أنه اطلع على الجزء الأول من كتاب الألف مسألة الذى ألفه واصل للرد على المـانوية<sup>(٢)</sup> .

- ۱۹ سالمنة والأمل س ۱۹
- (٢) المنية والأمل س ٢٠ .

ويروى بشر بن<sup>ي</sup>حيى أن أبا الهذيل العلاف قد ألف ستين كتابا للردعلى الزنادقة المخالفين <sup>(1)</sup> .

وفى المقائد النسفية : « أن عمرو بن عبيد ناظر مجوسيا على ظهر سفينة فقطعه المجوسى فقال له عمرو : لم لاتسلم ؟ فقال : لأن الله لم يرد إسلامى ، فإذا أراد الله إسلامى أسلت ، قال عمرو : إن الله تعالى يريد إسلامك ولكن الشياطين لا يتركونك.فأجاب المجوسى : فأنا أكون مع الشربك<sup>(٢)</sup> الأعلى » وهكذا نرى أن المترقة قد استخدموا ثقافتهم العقاية الجديدة فى الدقاع عن الإسلام والرد على أعدائه ومناوثيه .

وإذا كان موقف المعترفة من الزنادقة هو مقارعتهم باللسان وإقناعهم بالبرهان ؛ فإن موقف الدولة منهم كان الاضطهاد والتمقب والقتل والتنكيل ؛ فيحدثنا التاريخ عن موقف الخلفاء المباسيين من الزنادقة ، وكيف أمهم كانوا يتعقبونهم ، ويبحثون فى كل الآفاق عنهم ،ليقتلوهم وينكلوانهم .

فالمهدى يجد فى طلبهم ، ويمعن فى اضطهادهم والتنكيل بهم ويعين عليهم رجلا خاصا يتولى أمرهم .يقول الطبرى : « وفيها ( أى فى حوادث سنة ١٦٧ ه ) جد المهدى فى طلب الزنادقة والبحث عنهم فى الآفاق وقتلهم وولى أمرهم عمر الكلواذى<sup>(٣)</sup> » .

وقد سلك الرشيد والمأمون والمعتصم مسلك المهدى فى تعقب الزنادقة واضطهادهم ، فعد كان لهؤلاء الخلفاء سياسة معروفة مع الزنادقة،لايتسع المقام هنا الحديث المفصل عنها ، وكل ما قصدناه بهذه الكلمة العابرة عن الزندقة ، هو أن.

- (١) المنية والأمل ص ٢٠ .
- (٢) العقائد النسغية ص ٨٠.
- (۳) تاريخ الطبرى ح ۱۰ م ۹ .

تشير إلى أنها كانت أثرا من آثار النطور الفكرى،والحرية المقلية،واشتدادالنفوذ الفارمى فى المصر العبامى ؛ وأن المعتزلة كانوا بماأتيح لهم من ثقافة واسعة وفهم حميق للفلسفة اليونانية أقدر الطوائف الإسلامية على فهم آراء الملاحدة والزنادقة والمخالفين والرد عليهم وإبطال آرائهم ؛ وموف نعرض لهذا يشىء من التقصيل عند حديثنا عن المعتزلة فى للفصل التالى .

وبعد : فمن هذا المزيج المائل من الثقافات المختلفة التي محدثنا عنها ، وفي تلك البيئة التي أفعمت بعديد من التيارات والمذاهب الفاسفية ، ووسط هذا الصراع العنيف الذي اصطخبت فيه المبادى،والاتجاهات. تكونت عقلية للمتزلة ، تلك المقلية الفذة التي استطاعت أن تستجيب في عمق لهذه الثقافات المختلفة وتفيد منها مع الاحتفاظ بذا يتها ومقوماتها الأصلية ، تلك المقلية التي حطمت أغلال التقليدية والسطحية في التفكير الإسلامي ،وجعلته محيا في ذلك المجال الحر الفسيح وخلقت له شخصية ذات كيان واضح مستقل .

وفى الفصل الآتى ،سنتحدث عن المعتزلة ،وعن ظروف نشأتهم،وعن طبقاتهم ومبادئهم ،ومكانتهم من التفكير الإسلامى،والفرق الدينية الأخرى،وعن المقومات الأساسية لوجودهم كدرسة فكرية لها خصائصها الواضحة المتميزة ، ثم نتحدث بعد ذلك فى ضوء هذا كله عن أدبهم نثر وشعرا ،وعن خصائص هذه الأدبومميزاته ومقوماته العامة .

الفصل لثاني

نشاءة الاعتزال وتطوره ومبادئه

وأثره فى الفكر الإصلامى إلى نهاية الفرن الرابع

کیف نشأ الاعتزال ؟؟

حظى المعتزلة – دون غيرهم – من الطوائف والفرق الإسلامية المختلفة بنصيب كبير من عناية الباحثين والمؤرخين في الشرق والغرب ، فلقد تعددت الدراسات والبحوث حول هذه المدرمة الفكرية الكبيرة التي كان ظهورها نقطة تحول واضحة في تاريخ الفكر الإسلامي ، ويبدو أن هذه العناية كانت نتيجة لأهمية هذه المدرسة ومكامها من تاريخ الحركات المقلية في الإسلام ، وما كان لها من أثر محسوس في دعم الثقافة الإسلامية بأصول من الثقافة اليونانية وما كان لها من أثر عسوس في دعم الثقافة الإسلامية بأصول من الثقافة اليونانية

ولكن على الرغم من تلك الجهود الكثيرة التى مذات للتعريف بهذه المدرسة وبنشأتها ومبادئها وتعاورها فى التاريخ ، فإن الباحث لا يزال يصادف مشكلة كبيرة حيما محاول تحديد الفترة التاريخية التى شهدت تكوين هذه للدرسة ، والظروف الحقيقية التى باشرت ظهورها وأحاطت بنشأتها ، فكتب المداريخ ،لم تذكر لنا على وجه التحديد السنة التى ظهر فها المتزلة ، وكل ما هنالك أمها ربطت ظهورهم باسمواصل بن عطاء ، وبالحادثة المشهورة التى وقعت بينه وبين أستاذه الحسن البصرى فى مسجد البصرة حيما اختلف معه حول حكم مرتكم الكبيرة ثم اعتزل<sup>(١)</sup> واصل مجلس أستاذه حيما انفرد محكم مخالف حكمه في هذه القضية .

وفى « دائرة المعارف الإسلامية » أن مدرسة المعتزلة قد بدأت بمواطنين من البصرة مما واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد ، وكانت فترة نشاطهما أثناء خلافة هشام وخلفائه الأمويين أى من سنة ١٠٩ ه إلى سنة ١٣١ ه<sup>(٢)</sup> .

ويقرر هاملتون " -Hamilton " أن حركة الاعتزال بدأت في الواقع في نهابة القرن الأول الهجرى كانمكاس أورد فعل خلقي للتطرف المذهبي للخوارج المتعصبين من ناحية ؛ ثم للتراخي الخلقي لجماعة المرجئة من ناحية أخرى<sup>(7)</sup> . ويمكي المقريزي أن ظهور المترقة كان بعد المائة الأولى<sup>(4)</sup> من سنى. الهجرة في زمن الحسن البصرى .

فإذا عرفنا أن واصلا و**لد** سنة ثمانين من الهجرة<sup>(0)</sup> وكذلك صديقه حمرو بن عبيد<sup>(1)</sup> وأن أستاذ<sup>م</sup>ا الحسن مات سنة عشرومائة <sup>(y)</sup> أصبح من المعقول أن نتصور الفترة التاريخية التى نشأ فيها مذهب الاعترال ، والتى يمكن

(۱) ذكر ابن قتيبة فى كتاب المعارف مى ١٦٦ أن الذى اعترل مجلس الحسن هو عمرو بن عبيد وليس واصل بن عطاء ، وذكر مثل هذا العصرى فى كتاب زهر الآداب ج ۱ م ٥ ، وفى مختصر دائرة المعارف الاسلامية مى ٤٢٢ أن حركة الاعترال بدأت بمواطنين من البصرة ها واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد ، وهذه روايات ضميفة لاتقاس بقوة الروايات التى تكاد تجمع على أن واصلا هو رأس مذهب الاعترال ، ويبدو أن هذه الروايات جامت من أرط ملازمة عمرو لواصل وتمسكه بأرائه .

2 - Shorter. Incyclopeadia of Islam, p. 422.

Hamilton, A. R. Mohammedanism. P. 88.
 (٤) خطط المقريرى ج ٤ ص ١٨٣ في الأصل : بعد المائتين من سنى الهجرة : وهذا بلا شك خطأ مطبعى والمراد بعد المائة الأولى إذ لايعقل أن يكون بعد المائتين وفي زمن الحسن البصرى الذى توفى سنة عشرومائة من سنى الهجرة .
 (٥) معجم الادباء ج ١٩ ص ٢٤٢ والنفلر : أمالى المرتضى ج ١ ص ١١٤ .
 (٦) أمالى المرتضى ح٢ ص ١٩٠ .
 (٧) وفيات الاعيان ج ١ ص ٣٥٠ .

أن تنحصر بين سنة ثمان وتسعين أو مائة من الهجرة ؛ لأن ذلك النشاط الفكرى الذى قام به واصل ، والذى يدل على مبلغ ثقافته ووعيه بمسائل الدين وقضايا السياسة ، لايمكن أن يتسفى لشاب لم يتم العسرين أو الثامنة عشرة من عمره على الأقل .

إذن ؛ قالدى بؤخذ من هذا ومن الروايات التى رددتها معظم المصادر<sup>(1)</sup> العربية ، أن ظهور المعتزلة كان مالبصرة ،وفى الفترةالتى تقع بين مهايةالقرن الأول وبداية القرن الثانى الهجرى ؛ وأن السبب المباشر لتكوين هذه المدرسة،هو تلك الحادثة المشهورة التى وقعت بين واصل وبين أستاذه الحسن البصرى حول تقرير حكم مرتكب الكبيرة .

وقد كان من المكن أن ترقى هذه النتيجة إلى مرتبة اليقين العلمى ، لو لم تصطدم بآراء وروايات أخرى ؛ فبعض الباحثين والمؤرخين محاول أن يرجع بالمعتزلة إلى حدود تاريخية متقدمة عن تلك الفترة التى وقمت فيها حادثة واصل مع أستاذه ؛ كما محاول أن مجعل لها أساساً غير ذلك الخلاف الذى وقع بيعهما في تلك الحادثة .

قالأستاذ ﴿ أَحَد أَمين » يحاول أن يربط بين معتزلة واصل ، وبين الفئة التي سميت مذلك الاسم قبل مدرسة الحسن البصرى بزمان طوبل ، والتي وقفت موقف الحياد من مشكلة على ومعاوية ، فلم تُقبل على بيمة على لأنها لم تنبين وجه الحق في أى الجانبين ، وتلك هي الفئة التي عناها ﴿ قيس بن سعد » عامل على

<sup>(</sup>۱) من هذه المصادر : المنية والأمل لابن المرتضى ، الانتصار لأبى الحسين الخياط ، الملل والنحل للشهرستانى ، الفرق بين الفرق للبغدادى . خطط المقريزى ج ٤ مروج الذهب للمسعودى ج ٦ ، المعارف لابن قتيبة ، ومقالات الإسلاميين لأبى الحسن الأشعرى . وغير ذلك من المصادر الكثيرة الأخرى .

على مصر حيما كتب إليه يقول : ﴿ إِن قَبِلَى رَجَالًا مُعْتَرَلَيْنَ قَدْ سَأَلُونَى أَنَ أَ كَفَ عَمْم ، وأَن أَدْعَمْم على حالَم حتى يستقيم أمر الناس ، فنرى ويرى رأيهم ، فقد رأيت أن أكف عنهم ، وألا أتمحل حربهم ، وأن أتألفهم فيا بين ذلك لمل الله أن يقبل بقلومهم ، ويفرقهم عن ضلالتهم إن شاء الله<sup>(1)</sup> ، ومثل هذا الرأى الذى ذهب إليه الأستاذ ﴿ أَحَد أَمِينَ » نجده فى دائرة المارف الإسلامية ، فهى تذهب إلى أن للمتزلة لا بد أن تكون قد نشأت فى فلك سيامى ، كما نشأت حركتا الشيمة والخوارج ، وأن ذلك يرجع إلى بده التيارات الإسلامية التى مدأت مع تولى على للخلافة سنة خسى وثلاثين من الهجرة ، حيما وقفت طائفة من المسلمين على الحياد ، ولم يتخذوا موقفاً إنجابياً فى مشكلات السيامية القائمة ، فسى هؤلاء ولمستراته ، ذلك الأمم الذى أصبح اصطلاحاً سيامي إنهاذ موقف الحياد بين على وخصومه <sup>(1)</sup>

وفى كتاب « المنية والأمل » برى ما هو أبعد من ذلك ؛ فقد ذهب مؤلفه وهو من متأخرى المعتزلة ( القرن التاسع الهجرى ) إلى أن المعتزلة يرجعون فى أصلهم إلى النبى صلى الله عليه وسلم ، فقد أخذ واصل وعمرو مذهب الاعتزال عن أبى هاشم عبد الله ،وأخذه هذا عن أبيه محمد بن الحنفية،وهذا عنوالده على بن أبى طالب ، وأخذه على عن النبى صلى الله عليه وسلم<sup>(٣)</sup>.

وهذا يوافق مارواه الشهرستانى ، من أن واصل بن عطاء أخذ الاعتزال

(١) ارجع إلى تفصيل ما كتبه الأستاذ « أحد أمين » فى كتاب « فجر الإسلام » مى دوما يعدها ، فقد تحدث عن الشبه الذى عكن أن يربط بين معترلة واصل ومعترلة الصدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الصدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الحدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الحدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الحدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الحدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الحدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص ٢٩٣ إنه بعد أن كتب هذا الحدر الأول ويقول الأستاذ « أحد أمين » فى هامش ص
 (٣) أنظر : المنية والأمل ص ٤ ، • .

عن أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنيفة<sup>(1)</sup> ، وروى ابن المرتضى : أن أبا هاشم قد سئل عن مبلغ علم أبيه محمد بن الحنيفة فقال : « إذا أردتم معرفة ذ**لك قانظروا** إلى أثره فى واصل بن عطاه<sup>(۲)</sup> » .

والمرتضى فى أماليه . حينما يتحدث عن أهل العدل والتوحيد ـ وهم المترقة. يقرر أن أصولهم مأخوذة من كلام على بن أبى طالب رضى الله عنه فيقول : « إعلم أن أصول التوحيد والعدل مأخوذة من كلام أمير المؤمنين على عليه السلام وخطبه وأنها تتضمن من ذلك مالا مزيد عليه ولا غاية وراءه ، ومن تأمل المأثور فى ذلك. من كلامه ، علم أن جميم ما أمهب للتسكلمون من بعد فى تصنيفه، وجعه إنها هو تفصيل لتلك الجل ، وشرح لتلك الأصول<sup>(٢)</sup> » .

و إلى جانب هذا ، برى روايات أخرى تذهب إلى أن واصل بن عطاء أخذ الا تمزال عن أستاذه الحسن البصرى<sup>(ع)</sup> ، وأن مخالفة واصل لأستاذه فى مسأله من المسائل وهى الحكم فى مرتكب الكبيرة ، لا يعنى أنه خالفه فى أصول الاعترال الأخرى التى أقرها الحسن وقال مها فى رسالة بعثها إلى عبد الملك ابن مروان<sup>(\*)</sup> ، ولعل مما يؤكد مثل هذه الرواية ما قرره أبو بكر الخوارزى فى رمائله من أن المترلة كانوا يعتدون بالحسن البصرى اعتداد الحجازيين بالشافى والزيدية يزيد بن على ، والإمامية بالمهدى<sup>(\*)</sup> وقد أشار « هاملتون » إلى شىء من ذلك حين قال : ومما يسبب كثيرا من الارتباك أن الحسن البصرى وأبا حنيفة

(۱) انظر : الملل والنحل للشهرستانى ج ۱ ض ۲۲ .
(۲) المنية والأمل ص ۱۱ .
(۳) أمالى السيد المرتضى ج ۱ ص ۱۰۳ .
(٤) الملل والنجل ج ۱ ص ۲۲ .
(•) انظر : المنية والأمل ص ۱۲ - ۱٤ وانظر : الملل والنحل ج ۱ ص ۱۸۹ .
(٦) انظر : رسائل الحوارزى س ۳۸ وانظر : الميتيمة للثمالى ج ٤ ص ١٨٩ .

قد وضعا بأرائهما الصر محةأساس مذهب الاعتزال<sup>(1)</sup>.

إذن وفهناك ثلاثة أتجاهات أخرى في نشأة الاعترال ، تخالف الآنجاه السائد للشهور الذى يذهب إلى أن الاعترال نشأ في أوائل القرن الهجرى الأول عَلَى أثر انفصال واصل عن مجلس أستاذه الحسن بعد اختلافهما في مسألة مرتكب الكبيرة .

ويمكن أن يقال في علاج ذاك الموقف ما يأتى :

أولا : أما بالنسبة للاتجاء الأول الذي يرى أن هناك علاقة بين معتزلة واصل ومعتزلة الصدر الأول،فن المكن أن يقال : إن الشبه ببنهما شبه في الا.م فقط ؛ أما من الناحية الفكرية الموضوعية فلا توجد علاقة بين هؤلاء وأو ائك . فمتزلة الصدر الأول ، كانت لهم ظروف خاصة تتلخص في أنهم قد اتخذوا موقفا سلبيا من المشكلات التي قامت بين على ومعاوية ، ولم ينحازوا إلى أى الجانبين لأنهم لم يتبينوا بعد وجه الحق .أهو في جانب على،أم في جانب معاوية،ومن هنا أطلق عليهم اسم المعتزلة ، لأنهم اعتزلوا المشكلات السياسية القائمة ؛ ولم يتخذوا فيها رأيا إيجابيا واضحا محدد موقفهم منها .

أما معتزلة واصل، فكانت لهم ظروف أخرى تخالف تمام المخافة تلك الظروف، فعتزلة واصل قامت على أسس فلسفية دينية، ولم تكن لها حال نشأتها الأولى – على الأقل – صبغة سياسية حملية كالتى كانت لمعتزلة الصدر الأول، ومن هنا يمكننا القول بأن العلاقة بين الطائفتين ليست إلا علاقة اسمية قامت على الاستخدام الغوى للفظ « معتزلة » وهذا لايعنى أن معتزلة الصدر الأول كان وجودها تمهيدا لحركة الاعتز ل الثانية التى اتخذت فيا بعد شكل مدرسة فكرية كبيرة لها مبادئها وفلسفتها الخاصة ، ثم إذا كان المعتزلة قد اضطروا

 <sup>(5)</sup> Hamilton. A. R. Mohammedanism, p. 89.
 ( م م م أدب المترك )

فيا بعد إلى تطبيق نظريتهم الدينية<sup>(1)</sup> الجديدة وهى حكمهم فى مرتـكب الـكبيرة على أعمال المسلمين منذ نشب الخلاف بينهم على موضوع الخلافة ؛ فإن هذا لإيعنى أن هناك علاقة موضوعية بينهم و بين معتزلة الصدر الأول .

ثانيا : وبالنسبة للاتجاء الثانى الذى يرى أن المعتزلة يتصلون بالنبى صلى الله عليه وسلم،فين الواضح أنه اتجاه غريبيدعو إلى كثير من الدهشة ، إذ كيف وفق بين هذا ، وبين ماهو مقرر من أن المعتزلة مدرسة فكرية،ذات خصائص ومبادى. معينة ، وأنها بصبغتها التاريخية المروفة كانت رد فعل لتقلبات دينية و أتجاهات فكرية ، وأنها بهذه الصبغة التاريخية مرتبطة بزمان معين هو بداية القرن الهجرى الأول ، وبرجل معين هو واصل بن ، عطاء ومحادثة معينة هى خلاف واصل مع أستاذه وانفصاله عنه .

ثم إذا كان مذهب الاعتزال مأخوذا عن النبي صلى الله عليه وسلم، فإذا عسى أن تكون الصبغة التي أخذبها ؟ أهى صبغة سياسية أم صبغة دينية ؟ ؟ إن مذهب الاعتزال في أصوله الخمسة الأساسية المروفة وهى : التوحيد والعدل والوعدوالوعيد والمنزلة بين المنزلتين والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، هومذهب ذو صبغة دينية المحة ، ولم يترتب عليه وجهات معينة في السياسة العملية إلا من خلال هذه الأصول الخمسة ، وقد يكون من الممكن أن نتصور أن بعض هذه الأصول كان رد فعل المور سياسية ، ولكن ذلك لم يفقده من فاحية الشكل على الأقل صبغته الدينية العامة إلا إذا تصور نا أن مسائل السياسة العملية الذكل على الأقل صبغته الدينية شيئا واحدا ، فيكلاها مؤثر في الآخر ومتأثر به .

فإذا كان مذهب الاعتزال يقوم على أصول دينية خمـة ، من أنكر واحدا منها لم يستحق اسم الاعتزال ، و إذا كان بعض هذه الأصول قد قام على خلاف

(١) انظر : فجر الإسلام س ٢٩٣ .

جين ظوائف المسلمين وهو القول بالمنزلة بين المنزلتين فى الحكم على مرتـكمى الكبائر ؛ فكيف نتصور بعد هذا أنه مأخوذ عن النبى صلى الله عليه وسلم ،وهو الذى وضع قواعد الدين وأصوله وفروعه كلا موحدا لا خلاف فيه ولا وجهات ولا مذاهب ؟

إن كل ما يمكن أن يقال فى تبرير وجود اتجاه كهذا ، هو أن المعتزلة لما كانوا متعلقين بمذهبهم غاية التعلق ،مؤمنين له أشد الإيمان،أسرفوا فى الاعتداد يه و الدعاية له ، فجرهم ذلك إلى نسبته للنبى صلى الله عليه وسلم ، ولعل مما يؤيد هذا أن الرواية التى تنسب هذا المذهب إلى النبى لم تأت إلا فى كتاب من كتبهم هلى يد رجل من رجالهم هو الإمام لا ابن المرتضى»فى كتاب لا لمنيةو الأمل<sup>(1)</sup> » أما رواية لا الشهرستانى » فقد وقفت عند محمد بن الحنفيه<sup>(٢)</sup> ، ورواية لا السيد المرتضى » فى لا الأمالى »<sup>(٣)</sup>وصلت به إلى الإمام على ، والحكما لم ترفعه إلى النبى معلى الله عليه وسلم .

ومن المكن أن يقال أيضاً فى تسويخ هذه الروايات التى تسند مذهب الاعتزال إلى الإمام على رضى الله عنه، ماذكره ابن المرتضى من أن بمضالشيعة دخل فى مذهب المعتزلة فى القرن الرابع<sup>(4)</sup> فحملهم ذلك على أن يردوا سند. مذهبهم الجديد إلى على .

وعلى هذا ينبين لنا أن ذلك الآنجاء الثانى أيضاً ، قد قام هو الآخر على غير أساس ، وأن الذى حمل عليه لا يمدو أن يكون تعصباً من بعض أفراد المذهب الذين رأوا أن فى نسبته إلى جهة عالية "جيداً له وترغيباً فيه .

- (۱) المنية والأمل س ٤ ، ٥ .:
   (۲) الملل والنجل ج ١ س ٢٢ ..
   (۳) أمالى المرتضى ج ١ س ١٠٣ ..
  - (٤) المنية والأمل من ٥ ، ٩ . ٠

ثالثاً : \_ أما القول بأن وإصلا أخذ مذهب الاعتزال عن أستاذه الحسن فأغلب الظن أنه مبنى على العلاقة التي كانت قائمة بين الحسن وواصل ؛ فهى علاقة أستاذ بتلميذه ، والتلميذ عادة مقتنع بآراء أستاذه ومبادئه ، والخلاف بينهما في ممألة بذاتها لا يستلزم الخلاف في بقية المسائل ؛ فإذا كان الحسن قد رأى رأيا في مرتكب الكبيرة ، ورأى تلميذه رأيا آخر ، فإنهما معهذا منفقان على آراد أخرى كالعدل والقول بنني القدر اللذين أقرها الحسن<sup>(1)</sup> وها من الأصول. الأساسية لمذهب الاعتزال .

ذلك هو الأساس الذي يمكن أن يبنى عليه ذلك القول ، وهو وإن كان - كل يبدو – منطقياً إلا أنه لا يبرر الحكم بأن الحسن البصرى هو أصل مذهب الاعتزال ، وأن واصلا قد أخذه عنه ، ذلك لأن مذهب الاعتزال - كما قدمنا – قد ارتـكز على أصول خسة أساسية ، ولا يمكن أن يصدق اسم الاعتزال على إنسان إلا إذا صدق مهذه الأصول كاما ، وإذا كان الحسن قد صدق بأصل أو أصاين ماما ، فإن ذلك لا مجمله معتزاياً فضلا عن أن يـكون هو مؤسس مذهب الاعتزال .

هذا إلى أن الةول بالمنزلة بين المنزلتين ـ كما يقول المستشرق نيبرج ـ هو القاعدة الهامة والنقطة المبدئية التى قام علمها هذا المذهب وتجمع حولها<sup>(77</sup> أنصاره، ومن المقرر أن هذا القول قد انفرد به واصل ، وأن أستاذه الحسن. كان له رأى مختلف تماماً عن رأى تلميذه فى مرتـكب الكبيرة، فـكيف يتفق. مع هذا أن يكون الحسن هو أصل مذهب الاعتزال ؟؟

ومن ناحية أخرى ؛ فإننا نتحدث هنا عن مدرسة فكرية أُحذت فى التاريخ

- (١) المنية والأمل ص ١٢ -- ١٤ .
- (٢) انظر : مقدمة كتاب الانتصار نيبرج ص ٥١ .

حبينة خاصة ، وقامت بدور رئيسى فى توجيه الحركات المقلية الإسلامية وجهة جديدة ،وهذا الدور هو الذى أعطاها تلك الصبغة التاريخية ، وهيأها لتلك الشهرة الواسعة ، وهذه المدرسة قد ترتب وجودها على تلك الحادثة المشهورة بين واصل وأستاذه ؛ حقيقة إن مجرد اعتزال تلميذ عن حلقة أستاذه وانفراده ترأى خاص فى مسألة من المسائل ، قد لايؤدى إلى تلك النتيجة الخطيرة ؛وهى تكوين مدرسة كبيرة لها أنصار ولها مبادىء ، ولكن ذلك قد يصبح أمراً طبيعياً إذا توفر التليذ ذكاء المقل ،وقوة النفس ، ودقة الفهم ، وعمق الثقافة ، والقدرة عن الإفناع والتأثير ، ولقد كان واصل بن عطاء على قدر كبير من هذا كله ، وصفه صديقه ورميله عمرو بن عبيد فقال : « ليس أحد أعلم بكلام غالية الشيمةوما رقة الخوارج وكلام الزنادقة والدهرية والمرجزة وسائر المخالفين والرد عليهم منه<sup>(1)</sup>

ومن ناحية أخرى ،فإن ظهور واصل بن عطاء فى هذا الظرف كرائد لحركة قحكرية جديد:،كان رد فعل للتيارات الفكرية والأحداث السياسية والتقلبات الدينية التى كان يزخر بها المجتمع الإسلامى فى ذلك الحين<sup>(٢)</sup> ، وتمبيراً عن أتجاء كان لا بد له أن يظهر ليحمل معه ملامح الثقافة الجديدة ، وليمثل بواكير تلك الحركة المقلية التى أخذت تنمو وتزدهر منذ ذلك الحين ؛ ثم ينهض بعد ذلك بالحب، الكبير عب، الدفاع عن الإسلام ، والوقوف بالحجة الدامغة والبرهان الساطع فى وجوه أعدائه من يهود ونصارى ودهرية رزنادقة .

من هذا كله . نستطيع أن نستخلص أن ظهور المعتزلة ــ كروادا لحركة فـكرية كيبيرة ــ كان مترتبًا بصفة مباشرة على موقف واصل وصحبه فى مشكلة مر تــكب السكبيرة ، ولـكن ذلك الموقف كان مخنى ورامه عوامل خطيرة كانت هى ــ

- (۱) المنية والأمل س ۱۸ .
- (٧) سنتحدث عن هذا بشيء من التفصيل بعد قليل .

ف حقيقة الأمر – الأسس الركيزة التي قام عليها مذهب الاعتزال . فما هذه الموامل ؟ وما علاقتها بنشأة هذا للذهب ؟ ؟

العوامل الني هيأت لظهور المعتزل: (١) : -

أولا : ــ قبل أن يأخذ المعتزلة وضعمم فى المجتمع الإسلامى بصفة مستقلة ، وقبل أن يعلنوا مبادئهم وآراءهم ويطبقوها من الناحية العماية على حياتهم الدينية والسياسية ، كانت هنك تيارات دينية وسياسية مختلفة ، وكانت هناك مناقشات. ومجادلات حول موضوعات لا هوتية خطيرة لم يسكن لها وجود من قبل ، ولم يلتفت إليها المسلمون الأولون ، لأنهم كانوا يتلقون مبادى. دينهم وتعاليم شريعتهم من القرآن ومن الرسول ، فيؤمنون مها إيمانا مطلقاً دون أن يتعرضوا لها بمناقشة أو مجادلة ، وحسبهم أن تكون أعمالهم وأقوالهم متسقة مع هذه المبادى. ومتمشية مع تلك التعاليم حتى يفوزوا برضوان الله وغفرانه .

ولكن ذلك الدين لم يخلق لتستأثر به محراء العرب وحدها، وليعيش بين هذة القبيل المحدود من النامي ؛ فما لبث أن انطاق من اتلك البقمة الضيقة ، إلى الآقاق

(١) لقد كان اسم الممترلة موضوعاً من الموضوعات التي لفتت أنظار الداحثين في الشعرق والفرب ؟ فـكثرت محوثهم حول تعايل هذا الاسم . ما منشؤه ؟ ولماذا سموا بالمترلة ؟ ومن الذي سماهم بذلك الاسم ؟ أهم الذين سموا أنفسهم أم سماهم بذلك أعداؤهم ؟وهل لهذا الاسم أصل في الديانات الأخرى التي تـكلم أصحابها في القدر كالمترلة ؟ وهل هناك أسماء أخرى لهم فير ذلك الاسم المشهور ؟ وما هي هذه الأسماء وما علاقتها بعدهيهم ؟ ؟ إلى غير ذلك من الأمور المتعلقة بأسماء هذه المدرسة ، ولما كان حديثنا في هذا الفصل عن المترلة ليس الا تهيداً الحديث عن أدبهم رأينا ألا نطيل الحديث في هذا الموضوع الذي يتصل بناحية شكاية ، وإليكأهم المراجم التي تناولت ذلك الموضوع :

خطط القريري جـ٤ . الملل والنحل جـ١ . المنية والأمل . الانتصار . فجر الإسلام . المعرلة لزهدى جار اقة . التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية . ترجمة. مبد الرحمن بدوي . البحث الحاص بالمعترلة كنبه « نلينو » . الرحيبة الواسعة ، يغزو الأقطار ويخضع المالك ، وماهى إلاسنوات قليلة حتى أشرقت شمسه على معظم أقطار الشرق الأدنى ، وتأسست له تلك الامبراطورية الشاسعة التى شملت ممالك العراق والشام ومصر وقارس وأرمينيا وأفريقيا وأرض الهند<sup>(\*)</sup> ، ولم يكن بد من أن يتفرق المسلمون فى هذه البلاد المختلفة ، ويتصلوا بأهلها ويتأثروا بهم ، وقد كانت هذه البلاد تزخر ، ختلف الديانات والعقائد والذاهب ، فنى العراق كانت تشيع الديانات والمذاهب الفارسية من ثنوية وزرا دشتية ومانوية وديصانية ومزدكية ومرقونية<sup>(\*)</sup> . وفى سورية ومصر كانت تشيع اليهودية والمسيحية ، وفى هذه البلاد كلها كانت تنتشر الثقافة العقلية اليونانية .

وقد كانت هذه الديانات والمقائد المختلفة تنطوى على أتجاهات ومبادى. لا تتسق مع أتجاهات الدين الإسلامى ومبادئه ، وكان لابد لهذه الأتجاهات أن تنفذ إلى المسلمين وتؤثر فيهم ، وهنا أثيرت تلك الموضوعات اللاهوتية الخطيرة ، واشتد حولها الجدل واحتدم النقاش .

وكان أول هذه الموضوعات التي أثيرت ، القول بنني للقدر والاعتداد بحرية الإنسان في أفعاله ، وأنه يأتى هذه الأفعال بمحض اختياره ولا سلطان للقدر عليها .

وهذا الموضوع كان مثار محث وجدل من قبل فى الفلسفة اليونانية وفى الديانة الزرادشتية والمسيحيه<sup>(C)</sup> ، قانتقلت عدواه محكم التأثير للتصل إلى للسلمين ،وأخذوا

(١) الظر : المعارف لابن قتيبة ص ١٩٢ .

(٢) انظر : فجر الإسلام م ٢٧٠ ، ٢٧١ . وانظر كذلك : الممترلة لزهدي جار اقد ص ٢١ .

(٣) انظر : علم الأخلاق لأرسطو : ترجمة أحمد لطنى السيد ص ٢٦٠ -- ٢٨٦ . وانظر : إيران فى عهد الساسانين -- ترجمة : يحيى الحشاب ص ٤١١ وما بعدها . وانظر : تراث نارس : القصل الحاص بالدين فى نارس ص ٢٠٠ وما بمدها . وانظر : زرادشت الحكيم -- حامد عبد القادر - م ٢٩ وما بعدها . - 18. -

يتكلمون فيه ويتجادلون ، حتى تكونت منهم فرقة مشهورة سميت بالقدرية ،وهم الذين يقولون بحرية الإنسان وإرادته فى أفعاله وأنه مخير فيها .

والمراجع العربية القديمة تثبت لنا أن المسلمين قد أخذوا ذلك الآنجاء عن النصرانية ، وتردد لنا اسمين ارتبط بهما شيوع ذلك الآنجاه ونقله إلى المسلمين، مجامعبد الجمنى وغيلان الدمشقى ، يقول ابن نباتة : « وقيل أول من تكلم فى القدر رجل من أهل العراق كان نصرانيا فأسلم ، ثم تنصر وأخذ عنه معبد الجمنى وغيلان الدمشقى<sup>(1)</sup> » .

ويقول المقريزى : «وكان أول من قال مالقدر في الإسلام معبد بن خالد الجهنى وكان يجالس الحسن ابن الحسين البصرى ، فتكلم في القدر بالبصرة ، وسلك أهل البصرة مسلكه لما رأوا عمرو بن عبيد ينتحله ، وأخذ معبد هذا الرأى عن رجل من الأماورة يقال له أبو يونس منسو يه ويعرف بالأسوارى ") وصاحب الأغاني يعطينا رواية أخرى واسما آخر فيحكى : أن أعشى بكر أخذ القول في القدر عن المباديين نصارى الحيرة ، لقنوه إياه حين كان يأتيهم ليشترى () الخر

فهذه الرويات تعطينا حقيقةواضحة ، هى أن القول بالفدر انتقل إلى المسلمين بصفة مباشرة عن الديانة المسيحية ، وان فرقة القدرية التي تجمعتحولهذا القول ودانت به كانت مظهرا من مظاهر التأثير المسيحى فى التفكير الإسلامى .

وكان لابد أن ينشط فريق آخر من السلمين ليقف فى وجه هؤلاء الذين ينفون القدر ويثبتون حرية الإنسان ، ويقرر أن الإنسان مجبر فى أفعاله ولا اختيار له فيها ؛ بل هو كالريشة المعلقة فى الهواء لا إرادة لها فى حركاتها وسكناتها ، وأن نسبة أفعال الإنسان إليه كنسبة أفعال الجاد من حيث الجبر وفقدان الإرادة الذانية

- (١) سرح العيون لابن نبانة م ١٨٣ .
  - (۲) خططالمقریزی ج ٤ س ۱۸۱ .
    - (۳) الأغاني ج ۸ ص ۷۶ .

فكما يقال:أثمرت الشجرة،وجرى الماء ،وتحرك الحجر ، يقال عاد المسافروأ كل الجائع وجلس الواقف ، أى أن نسبة الفعل إلى كل منها نسبة مجاز<sup>(1)</sup> ، وقد عرف هذا الفريق باسم الجبرية ، ورثيسه الجهم بن صفوان<sup>(17)</sup> ؛ ثم نسبوا إليه بعد ذلك ،فقيل لهم الجهمية .

ولم يكن القول بالجبر و إثبات القدر ، هو كل ما قامت عليه هذه الفرقة ، بل لقد كان لجهم آراء ومبادىء أخرى لا تقل أهمية وخطرا عن رأيه فى القدر أهمها : « تأويل آيات الصفات كلمها والجنوح إلى التعزيه البحت ، وبه نبى أن يكون لله تعالى صفات غير ذاته ، وأن يكون مرئياً فى الآخرة ، وأن يتكلم حقيقة ، وأثبتأن القرآن مخلوق<sup>(٢)</sup> » .

ومن الضرورى أن نشير هنا إلى أن القول مخلق القرآن ، إِمَّا هو أَثْر من آ ثَار الديانة اليهودية ، كما أن القول بنفى صفات الله تعالى أَثْر من آ ثار الديانة للسيحية .

فلقد وردت روايات قدمة تفيد أن القول مخلق القرآن، إما هو من تأثيرات اليهود ، وأمهم هم الذين نشروه وأذاعوه بين المسلمين ، فقد جاء فى تاريخ بنداد : أن بشرا المريسى وهو أحد كبار المعتزلة الداعين إلى القول مخلق القرآن ـ كان أبوه يهوديا صباغابا لـكوفة<sup>(2)</sup> . ويروى ابن الأثير : أن أول من نشر القول مخلق الفرآن بين المسلمين هو اليهودى لبيد بن الأعصم الذى كان يقول مخلق التوراة ؛ ثم أخذ

(۱) انظر : الملل والنحل ح۱ ص ۱۱۰ .
 (۲) انظر ترجمته وتاريخ مذهبه في كتاب : تاريخ الجهمية والممترلة : لجمال الدين الممسق ص ۸ وما بعدها .
 (۳) تاريخ الجهمية والممترلة مي ۱۳ .
 (٤) تاريخ بغداد ج ٧ ص ٦١ .

- 177 -

ابن أخته طالوت هذه المقالة عنه ، وصنف فى خلق الفرآن ، فـكان أول من فسل ذلك فى الإسلام<sup>(۱)</sup> .

وفى عيون الأخبار : أن أول من قال مخلق القرآن هو المنيرة بن سميد المجلى، وكان من اتباع عبد الله بنسبأ اليهودى<sup>(٢)</sup> .

فإذا صمت هذه الروايات ، فإن القول مخلق القرآن يكون حقيقة أثرا من آ ثار الديانة للبهودية ، فإذاكان اليهود قد قالوا من قبل مخلق التوراة ، فإنه من المعقول أن يقولوا ذلك أيضاً بالنسبة للقرآن .

أما القول بننى صفات الله تعالى ، فقد ردده يحيى الدمشقى ذلك المسيحى الذى كان له ولأبيه من قبله مكان ماحوظ فى البلاط الأموى<sup>(٣)</sup> ، وقد كان ليحيى إلى جانب ذلك أثر كبير فى كثير من الأمحاث اللاهو تية التي بنى عايمها أو على كثير منها مذهب الاعتزال<sup>(٤)</sup> .

نستخاص من هذا أن هاتين الفرقتين ومما فرقة القدرية وفرقة الجمهية ، قد قامتا فى كثير من مبادئهما على أصول من الديانة المسيحية والديانة اليهودية ، على بحو ما رأينا ، قالقدرية أخذوا رأيهم فى القدر عن أصل مسيحى ، والجمهية أخذوا قولهم فى ننى الصفات وخلق القرآن عن أصول مسيحية ويهودية فإذا كانت هاتان الفرقتان قد تبددنا وتلاشى وجودها قبل ظهور المعتزة ، فإن أراءها قد انبعثت قوية على يد المعتزة الذين كان من أهم آرائهم وأقوى

وراجع أيضاً ما كتبه ٥ دى بور ٢ عن تأثير المقائد المسيحية في مذاهب المسكمين. المسلمين . تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٤٨ .

عن أثر محي الدمشق.

مبادُّهم القول بننى الفدر ، والقول بننى الصفات ، والقول بخلق القرآن .

ومن هنا يمكننا القول بأن المعتزلة ـ فى بعض مبادئهم ـ كانوا صدى. لما تردد من قبل من آراء القدرية من ناحية ، وآراء الجهمية من ناحية أخرى ، ولذلك فإن المعتزلة كان يطلق علمهم اسم القدرية<sup>(1)</sup> لقولم بالقدر ، كما كان. يطلق علمهم اسم الجهمية <sup>(٢)</sup> لقولم بننى الصفات وخلق القرآن . وعلى هذا فإن المعتزلة قد تأثروا فى كثير من مبادئهم باللاهوت المسيحى واللاهوت. اليهودى ، كما تأثروا كذلك بأصول من الفلسفة اليونانية والديانات الفارسية.

ولقد أكد هذه الحقيقة طائفة من المستشرقين الذين لا حظوا العلاقة بين. مبادىء المعتزلة ومعتقداتهم فى نشأتهم وتطورهم ، وبين ماكان شائماً من للمتقدات والمذاهب الأجنبية على اختلافها .

فيقول ( ثون كر<sup>ي</sup>ر Von Kremer ) إن المعتزلة في نشأتهم تأثروا باللاهوت اليوناني ، وعلى الأخص تأثروا بيحيي الدمشقى وتلميذه تيودور أبي قرة<sup>(7)</sup>

وبرى « شتيز Stainer » أن الاعتزال فى آخر تطوراته قد تأثر كثيراً . بالفلسفة اليونانية<sup>(4)</sup> .

ويقرر « ما كدونالد MacDonald » أن فرقة القدرية <sup>(ه)</sup> تأثرت من غير شك بأساليب الـكلام اليونانية كما تطورت في المدارس البيزنطية والسورية <sup>(٢)</sup> .

(١) الملل والنحل ج ١ س ٤ ٥ .
 (٢) تاريخ الجهمية والمعرلة : س ٤ ٤ .
 (3) Nicholson. A literary history of the arabs p. 500 - 201.
 (4) " p. 369.
 (4) " " p. 369.
 (6) لمله يقصد بفرقة القدرية المعرلة فإن اسم القدرية كان أكثر إطلاقا في مفهوم المستشرقين على جماعة المعرلة .
 (6) MacDonald. Development of muslim theolog.

ويقول « دى بور De Beor » : « ولا شك أن مذاهب المتكلمين تأثرت بعوامل مسيحية أبلغ التأثر ؛ فتأثرت العقائد الإسلامية فى تسكومها بمذاهب الملسكانية واليعاقبة فى دمشق ؛ كما تأثرت فى البصرة وبغداد بالمذاهب النسطورية والغنوسطية ، ولم يخلص إلينا إلا القليل من الآثار المكتوبة المتعلقة بتلك الحركة فى أوائل نشأتها ؛ غير أننا لا مخطى الصواب إذا قلنا إن اختلاط المسلين بالمسيحيين وتلقيهم العلم عنهم فى المدارس كان له عظيم الأثر<sup>(1)</sup> » ثم يمنى فيقول : « ونحن نجد بين مذاهب المتسكلين الأولى فى الإسلام وبين المقائد المسيحية شمكا قوياً لا يستطيع أحد معه أن ينكر أن يدنهما اتصالا مباشراً ، وأول مسألة قام حولها الجدل بين علماء المسلمين هى مسألة الاختيار ، وكان

ويرى « هاماتون Hamilton أن المعتزلة كانو يصبون عقائدهم فى قوالب **الأ**فـكار اليونانية ، ويستوحون تأملاتهم الدينية من لليتا فيزيقا اليونانية بدلا من القرآن<sup>(٢)</sup> .

ويقول ( كريستنسن » : ( وقد ألف المسيحى ( يولس پرسا » مختصرا لمنطق أرسطو باللغة السريانية لكى يقرأه الملك ( كسرى » وقد عرض فيه

(١) دى بور . تاريخ الفلسفة فى الإسلام ترجمة أبوريدة ص ٤٨ ، ٤٩ :

(٢) نفس المصدر ص ٤٩.عقد « دى بور > فصلا تحدث فيه عن أثر عقائد المسيحين الشرقيين في المترلة ، ومنه يتبين أن هذا الأثر قد تثاول معظم المبادىء الأساسية التي قام عليها مذهب الاعترال .

(3) Hamilton. A. R. Mohammedanism. p. 90. أشار « هاملتون » قبل ذلك إلى أن المعترلة في حال نشأتهم كانوا جماعة متطرفين طهريين Puritous أكثر منهم عقلين ،وكانت تماليمهم تتفق تماماً مع القرآن م ٩١. والحق أن هذا الومن كان ينطبق على المعترلة دائماً حتى بعد أن درسوا الفلسفة <sup>(</sup>اليونانية وتعمقوها قهم كانوا متشددين من الناحية الدينية تشدداً كثيراً وإن كانت الفلسفة اليونانية قد أكسبنهم للرانة والقدرة على التدليل والبرهان في القضايا الدينية التي كانوا ينافسون فيها خصومهم ، الآراء المختافة الخاصة بالله والعالم على النحو التالى [ . . فقد وجد من يعتقدون. فى إله واحد، ويدعى آخرون أنه ليس بواحد، ويقول آخرون بأن له صفات متضادة، ويننى آخرون عنه الصفات، وبعض يقول إنه قادر على كل شىء . وبعض آخر يقول إن قدرته لا نشمل كل شىء ، بعض يقول إنه خلق الدنيا وكل ما فيها، وآخرون يقولون إنه ليس خالق كل شىء وهناك من يقول : إن العالم محدث وآخرون يقولون إنه قديم ]

وبرى كاسارتللى أن المؤلف هنا يصف الآر اء الشائمة فى صلب الديانة الإير انية نفسها فى الوقت الذى عاشت في<sup>ر(1)</sup> » .

يؤخذ من هذه الأقوال جيعها أن نشأة المتزلة لم تكن بعيدة عن تأثيرات اللاهوت المسيحى الذى كان منتشراً فى بلاد الشرق ، كما لم تكن بعيدة عن تأثير اللاهوت الإغريقى والإيرانى ، ومعى هذا أن مذهب الإعتزال كان فى كثير من مبادئه وأصوله صدى لتلك التيارات المختلفة التى اصطخب مها الشرق فى ذلك الحين ؛ ولكن المعتزلة مع هذا قد عرضوا مذهبهم الجديد من خلال عقيدتهم وقرآمهم ، واستطاعوا مقدرة فائقة أن يلائموا بين الثقافة الإسلامية الواضحة والثقافة الهيلينية للعقدة ، وأن يسدوا تلك الفجوة الواسعة بين الثقافتين تلك الفجوة التي كان من العسير اجتيازها ، والتي كانت سبباً فى ظهور الإملامية ومحاصة فى العراق خلال القرنين الأول والثانى . كما استطاع المتزلة وهم المسلون المخلصون أن يعرضوا المقيدة الإسلامية فى صورة مقبولة لدى الثقافين الأعاجم<sup>(٢)</sup>

ثانيا : – وإذا كان مذهب الاعتزال في بعض جوانبه صدى للتيارات الفكرية والمقائد الدينية الأجنبية ، فإنه كان في بعضها الآخر صدى للصراع

(۱) إيران في عهد الساسانيين \_ كريستنس \_ ترجة محي الخشاب س ٤١١ ، ٤١٤
 Hamilton. A. R. Mohamedansim p. 88-89.

ألدينى والسياسى الذى كان محتدم بين المسلمين فى ذلك الحين ؛ فمنذ اختلف المسلمون على الخلافة ، وجرهم ذلك إلى حروب دامية استحر لظاها فى وقعتى الجل وصفين ،وانتهى بهم الأمر إلى قتل عمّان وتكفير الصحابة ،أصبحوالايتورعون عن ارتكاب الكبار . وهنا أثيرت مسألة دينية هامة اختلفت حولها آراء المسلمين وكان اختلافهم فيها ناجما عن ميولهم واتجاهاتهم السياسية تلك هى مسألة مرتكب الكبيرة<sup>(1)</sup> . ما حكمه ؟ ؟ هل هو مؤمن أم كافر أم قاسق ؟ فأهل السنة محكمون بأنه مؤمن ولكنه قاسق يستحق المقاب<sup>(1)</sup>، والخوارج يتشددون فى الحكم فيذهبون إلى أن مرتكب الكبيرة كافر غلد فى النار<sup>(1)</sup> ، والمرحنة يذهبون إلى الله تعالى<sup>(م)</sup> .

وهكذا كان الخلاف حول هذه المسألة يشتد يوما بعد آخر وتعقد المجالس وتفام الحلقات فى المساجد لمناقشتها وإبداء الرأى فيها ، وهنا ظهر رأى جديد قدمه واصل بن عطاء حيما : « دخل واحد على الحسن البصرى فقال : يا إمام الدين لقد ظهرت فى زماننا جاعة يكفرون أصاب الكبائر ، والكبيرة عندم كفر يخرج به عن الملة ، وهم وعيدية الخوارج ، وجاعة يرجئون أصاب الكبائر والكبيرة عندهم لا تضر مع الإيمان ، بل العمل على مذهبهم ليس ركنا من الإيمان ، ولا يضر مع الإيمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة وهم مرجئة الأمة ، فكيف تمكم لذا فى ذلك اعتقاداً ؟ فتفكر الحسن فى ذلك ، وقبل أن يجيب قال واصل بن عطاء : أنا لا أفول إن صاحب الكبيرة مؤمن معلق

(۱) راجع تعريف الكبائر وأنواعها ف العقائد النسفية للامام عمر النسينى
 س ۱۱۷ وما بعدها .
 (۲) أنظر : العقائد النسفية س ۱۱۷ .
 (۳) أنظر : الفرق بين الفرق ص ۹۷ والملل والنخل ج ۱ ص ۱۰۰ .
 وأمالى السيد المرتضى ج ۱ ص ۱۱٤ .

ولا كافر مطلق ؛ بل هو فى منزلة بين المنزلتين لامؤمن ولا كافر ؛ ثم قام واعتزل إلى اسطوانة من اسطوانات المسجد يقرر ما أجاب به على جحاعة من أصحاب الحسن، فقال الحسن : اعتزل عنا واصل ؛ فسمى هو وأصحابه معتزلة<sup>(1)</sup> » <sup>.</sup>

إذن فالقول بالمنزلة بين المنزلتين فى مسألة مرتكب الكبيرة كان راياً جديداً أضيف إلى تلك الآراء السابقة ، وفى الوقت نفسه كان رد فعل للتطرف الدى انسمت به تلك الآراء،ولذلك يقول «هاملتون» : إن حركة الاعتزال كانت انعكاماً للتطرف المذهبى للخوارج المتعصبين من ناحية ، وللتراخى الخلقى لجماعة المرجئة من ناحية أخرى<sup>(۲)</sup> .

ولـكن ذلك الرأى الجديد الذى برز به واصل، كان نواة فذلك الاتجاء الذى أخذ يتضخم وينمو يوماً بعد يوم ،حتى تشكلت منه فيما بعد تلك المدرسة الفـكرية الكبيرة • ورأى واصل هذا \_وإن كان من ناحية مظهر و فظروفه يعنى علاج مشكلة دينية \_ إلا أنه كان من ناحية أخرى يتضمن تفسيراً للمشكلات السياسية ، إذ ما لبث واصل بعد هذا أن تدخل فى هذه المشكلات ، وفى الأحداث التى وقعت بين المسلمين بسبب الخلافة،وما جره عليهم ذلك من فتن وحروب طاحنة ، فإذا كان الخوارج محكمون بكفر على حين قبل التحكيم ، كما يحكون بكفر الذين قاتلوه فى وقعة الجل قبل أن يقبل التحكيم ، والشيعة يحكون بكفر كل من خرج على على وعلية وما بعد بل الجيع مؤمنون وأمرهم يوم الفيامة موكول والمرجئة لا يحكون بكفر أحد بل الجيع مؤمنون وأمرهم يوم الفيامة موكول إلى الله تعالى<sup>(7)</sup> . إذا كان هذا هو موقف الفرق المختلفة ، فإن واصلا بخرج

(۱) الملل والنحل ج ۱ ص ۱۸٦ وما بعدها . ومقالات الإسـ لاميين ج ۱
 م ۱۹۷ --- ۲۰۱ .

(٢) المللوالنحل ج ١ ص ٦٠ .

(3) Hamilton. A. R. Mohammedanism. p. 89.

علينا برأى جديد حيث قال فى الفريقين المتحاربين يوم الجمل : ﴿ إِن أَحدهم مخطىء لا بعينه »،وكذلك قوله فى عثمان وقاتليه: ﴿ إِن أَحد الفريقين قاسق لامحالة؛ كما أن أحد الفريقين قاسق لا بعينه . . . وأقل درجات الفريقين أنه لا تقبل شهادتهما كما لا تقبل شهادة المتلاعنين<sup>(۱)</sup> » .

وبهذا يتأكد لنا أن رأى واصل فى تلك المشكلة الدينية كان ينطوى على حكم فى المسائل السياسية ، وهذا يفسر لنا ما جاء فى دائرة المعارف الإسلامية من أن مذهب المنزلة بين المنزلتين، لم يكن نتيجة لا هتمام دينى فقط ولكنه نشأ من آراء واضحة على الأفر اد الذين اشتركوا فى المنازعات التى ثارت حول خلافة على<sup>(۲)</sup> » .

ودائرة المعارف الإسلامية ، تفسر موقف واصل السياسى بأن فيه تقرباً العلويين الذين قاموا بالأدوار الأولى فى هذه المأساة التى وقعت سنة ٣٥ وأن واصلاكان على علاقة طيبة مع العلويين ، وأن الزيدية يبجلونه كواحد منهم ، ويجعلون تفكيره أساساً نفلسفتهم الدينية، وليس ذلك فيا يختص بالفكرة الدينية التأملية فحسب ؛ بل إنه اتفاق أيضاً على المسائل السياسية<sup>(٣)</sup> » .

ثم تمضى دائرة المعارف الإسلامية تشرح بشكل أوضح موقف واصل فتقول : « وهذا الموقف الذى يبدو معقداً ( غلاة الشيعة ـ الزيدية ـ المعتزلة ـ الحركة العباسية ـ موقف العباسيين من غلاة الشيعة فى الحكم الأموى . ضرورة موالاة العباسيين لعلى وشيعته حرصاً على نفوذ آل البيت ) يفسر هذا كاه بشى واحد هو الاتجاه إلى الخلافة العباسية ؛ فسكلام واصل وكبار المعتزلة فى المنزلة

- (١) الملل والنحل ج ١ ص ٦١ .
- (3) Shorter, Incyclopeadia of Islam p. 422.
   (٣) المصدر السابق .

بين المنزلتين خاصة يفسر من خلا المنهج السياسي الذي كان بمثابة التمهيد لقياًم الحسكم العباسي .

وكل هذا يدعونا إلى لاحتفادبان حركة واصل وأوائل المتزلة، تمثل الفكرة الدينية الرسمية للحكومة العباسية ، وهذا يعطينا نفسيراً للحقيقة التي تقول: إن حركة واصل أو آراءه الدينية، كانتهى الآراء الدينية الرسمية للبلاط العبامى لمدة قرن على الأقل ؛ بل وأكثر من هذا أن واصلا وأتباعه قاموا بنصيب مباشر في الدهاية العبامية . . . ومن الحال ألا نعتقد أن نشاط واصل كان بعيداً عن الموامل التي ساعدت على هدم الأمويين ، وأنه كان يوجد بعد سقوط الأمويين مجتمع واصلى في تاهرت « Tahert » كان يبانغ ثلاثة آلاف رجل »<sup>(1)</sup>

وهذا الذي قررته دائرة المارف الإسلامية كتفسير لموقف واصل من الناحية السياسية، يتناقض تناقضا وانحا مع ما استنتجه الأستاذ « أحد أمين» من أن المعتزلة في آرائهم كانوا مؤيدين لبني أمية ، وقد جاء ذلك التأييد من أن المعتزلة قد نقدوا خصوم الأمويين وحللوا أعمالهم ، وكل هذا -- على الأقل - يقضى على فكرة التقديس لخصومهم ، تلك الفكرة التي كانت شائعة بين جهور الناس<sup>(٢)</sup> .

وعلى الرغم من أن الأستاذ ( أحد أمين » يقرر – إلى جانب ذلك – أن المعتزلة : ( وضعو ا معاوية وأسحابه موضع النقد كذلك [ وأكثرهم تبرأ من معاوية وهرو بن العاص ] وعمرو بن عبيد، خوَّن عمرو بن العاص ، ومعاوية بن أبى سفيان ونسبهما إلى سرقة مال الفى م<sup>(٢)</sup> » على الرغم من هذا كله ، فإن الأستاذ ( أحد أمين » يرى أن ذلك لا يقلل من قيمة الاستنتاج الذى وصل إليه من أن المعتزلة كانوا يؤيدون الحكومة الأموية ، لأن موقفهم الموحد بالنسبة لعلى ومعاوية بحملهما على

(1) Shorter. Incyclopeadia of Islam p. 423.

(٣) فجر الإسلام من ٣٩٤ .
 (٣) نفس للصدر .

(م - ٩ أدب المتزلة )

درجة واحدة وفى ميزان واحد، وهذا بالنسبة للأمويين يعتبر كسبا، لأن الدولة مادامت لهم والحسكم فى أيديهم؛ فإِن كفة معاوية سترجح فى نهاية الأمر<sup>(١)</sup> . والأستاذ ( أحد أمين » يستدل على استنتاجه هذا بأمرين : .

١ – أنه لم ير فى كتب التاريخ التى قرأها أن رجلا من الممرئة قد اضطهد
 من قبل الأمويين أو عمالهم .

۲ - أن بعض التأخرين من خلفاء بنى أمية، كيزيد بن الوليد ومروان بن محمد
 قد اعتنق مذهب الاعترال، وليس من للمقول أن يمتنق خليفتان مذهبا يرونه
 ضد دولتهم<sup>(۲)</sup>.

ويبدو أن الذيقررته دائرة المعارف الإسلامية بصدد موقف واصل وأوائل المعتزلة من المشكلات السياسية، كان أقرب إلى الواقع وذلك من وجوه :

١ - أنها قد اعتمدت فى قرارها هذا على كتابين من أهم وأوثق كتب
 الاعترال الأصيلة، وهما كتاب : المعتزلة لابن المرتضى وكتاب : الانتصار
 لأبى الحسين الخياط .

٢ – إن تاريخ المعتزلة يقرر أنهم لم يصلوا إلى أوج القوة وللمنعة إلا ف ظلال الحكم العباسى، فمنذ خلافة المنصور والمعتزلة يتمتعون بصداقة الخلفاء وعطفهم وتقديره<sup>(٣)</sup> حتى كادوا يستأثرون بالسلطان فى خلافة المأمون والمعتصم والواثق . أما فى عهد بنى أمية، فقد كانوا كما قال ابن قيم الجوزية أذلاء مذمومين<sup>(١)</sup>. والخليفتان اللذان لتى المعتزلة فى عهدها شيئاً من الإنصاف، لم يتبع لها البقاء طويلا أما أولها وهو اليزيد فقد مات بعد أشهر من توليه الخلافة ، وثانيهما وهو مروان

- (١) فجر الإسلام ص ٢٩٥ .
  - (۲) نفس المصدر .
- ٣) انظر : مختصر الصواعق المرسلة على الجهيمة والمعطلة لابن قيم الجوزية س ٣٣٠ .

ابن محمد لم يكد بستقر في الحسكم حتى وقع في ثورات وحروب مع شيعة العباسيين الذين قتل مروان على أيديهم .

 ٣ – أن المعتزلة لوكان موقفهم من الأمويين موقف ولاء وتأييده لما تبرأوا من معاوية وعمرو بن العاص ،واتهموهما بسرقة مال النيء على نحو ما روى ذلك الأستاذ « أحد أمين » .

وبعد : فإنه يمكننا بعد هذا الحديث الذى قدمناه عن نشأة الاعتزال أن نستخلص النتائج الآتية :

١ – أن الاعتزال قد نشأ بالبصرة فى فترة تنحصر بين نهاية القرن الهجرى
 الأول وبداية الثانى ، أى من سنة ٩٨ إلى سنة ١١٠ ه وهى السنة التى مات فيها
 الحسن البصرى .

۲
 أن حادثة انفصال واصل عنأستاذه الحسن ، كانت هى السبب المباشر
 ۱ الذى تكون بعده المذهب بشكل رسمى .

۳ – أن مذهب الاعتزال كان فى كثير من مبادئه متأثراً باللاهوت المسيحى واليهودى، كما كان متأثراً باللاهوت الإبرانى واليونانى .

٤ -- أنه كان من ناحية أخرى صدى للأحداث السياسية والمشكلات
 الدينية التي كانت تشغل بال المسلمين في ذلك الحين .

--- أن مذهب الاعتزال بصفته التاريخيةالممروفة، تسكون برئاسة واصل
 ابن عطاء ، أى أنه لم يرجع فى نشأته إلى فترة تاريخية متقدمة عن تلك الفتره التى
 أشرنا إليها ، ولم يذسب إلى أحدمن قبل غير واصل .

مباری الممنزلة قام مذهب الاعتزال على خمسةمبادى أساسية، من اعتنقها جميعاً وصدق بها - 144 -

استحق أن يكون معتزليا ،ومن نقص منها شيئًا أو زاد عليها،فقد خرج من دائرة الاعتزال<sup>(ر)</sup> .

أما الاختلاف حول فروع هذه الأصول الخمسة فلا يضر ذلك صاحبه بشى. فإن فرق المعتزلة قد اتفقت كاما ابتداء على هذه الأصول، ثم انفردت كل فرقة بأحكام أخرى فرعية .

وهذه المبادئ الأساسية هي : التوحيد ــ العدل ــ الوعد والوعيد ــ المنزلة بين المنزلتين ــ الأمر بالمعروف والنهى عن المنــكر<sup>(٢)</sup> .

وسنعرض الآن للحديث في إيجاز عن هذه المبادى وعن معانيها وأصولها ومدى أهميتها في مذهب الاعتزال، لنهد بذلك لبيان أثرها في أدبهم ، فاله ممالاشك فيه أن هذه المبادى وما تفرع منها وما تقومت به من آراء ومذاهب فلسفية كانت هي الأساس الذي بني عليه المعتزلة خلاصة إنتاجهم الأدبي. فمناظراتهم وهاوراتهم وجدلهم وخطبهم وشعرهم وتآليفهم، كانت تدور كايا أو معظمها حول هذه الأصول وفروعها ، وسوف يتبين لنا ذلك بوضوح عندما نتحدث عن ادب المعتزلة شعراً ونثرا.

۱ – التوحيــد :

إن المعتزلة هم وحدهم • المعنيون بالتوحيد والذب عنه من بين العالمين ، وإن

(۱) انظر : الفصل لابن حزم ج ۲ ص ۱۱۳ والانتصار ص ۱۷۶ .
 (۲) انظر : الانتصار للخياط ص ۱۲۹ .

- 177 -

الكلام فى التوحيد كله لهم دون سواهم<sup>(1)</sup> ». ويروى عن النظام أنه قال حينا حضرته الوقاة : « اللهم إن كنت تعلم أنى لم أقصر فى نصرة توحيدك، ولم أعتقد مذهباً من المذاهب اللطيفة<sup>(٢)</sup> إلا لأشد به التوحيد ؛ فما كان منها يخالف التوحيد فأنا منه برى، ، اللهم فإن كنت تعلم أنى كما وصفت، قاغفر لى ذنوبى وسهل على سكرة الموت<sup>(۳)</sup> ».

وفي الحق أن المعتزلة منذ أن تكون مذهبهم وهم محملون على عواتقهم عبء الدفاع عن الدين الإسلامي وعن عقيدة التوحيد ، ويقفون مجرارة في وجه الديانات التي تعتقد بوجود أكثر من إله ، كالدهرية والمجوسية ، فكثيراً ما ألفوا الكتب وأقاموا المناظرات للرد على أصحاب هذه الأديان ، وتفنيد مذاهبهم وعقائدهم ولقد حلهم تحمسهم لعقيدة التوحيد وفرط إيمانهم مها،أن ردوا كل شيء يتعارض مع وحدانية الله وأزليته ومخالفته لـكل ما هو محدث ، فأنكروا أن يكون لله تعالى صفات غيرذاته <sup>(3)</sup> ، قان وجود صفات قديمة خارجة عن الذات يؤدى إلى أن هناك شيئاً قديماً أزلياً غير ذاته، وهذا يقتضي التعدد ، وقد أرتب على هذا قولهم مخلق القرآن<sup>(0)</sup> ونني قدمه لئلا يشترك شيء معه في القدم الذي هو أخص صفاته ، وأنكروا كذلك رؤية الله في الجنة، وتأولوا الآيات التي يفيد ظاهرها أن رؤية المؤمنين لرمهم يوم القيامة أمر محقق<sup>(7)</sup> . وقد قال المتزلة في هذا: إن الرؤية

(۱) الانتصار من ۱۴ ، ۱٤ .

(٢) يقصد بالمذاهب اللطيفة مذاهب الفلاسفة ، فقد كان النظام من أكثر المعترلة اطلاعا على آراء الفلاسفة وكتبهم .

(٣) الانتصار من ٤١ ، ٤٢ .

(٤) انظر : الملل والنحل ج ١ م ٥٠ ومتالات الإسلامين ج ١ م ٢٤٤ وما بعدها
 (٥) انظر : الملل والنحل ج ١ م ٥٥ ومتالات الإسلامين ج ١ م ٢٤٠ وما بعدها
 والفرق بين الموق م ٢٤٠.

(٦) انظر : الإبانة في أصول الديانة لأبى الحسن الأشمري من ١٤ وانظر : مقالات الإسلامين ج ١ من ٣٦٣ وما بعدها .

تقتض اتصالا بين العبد وربه ، والاتصال يقتضى الحصول فى جهة وفى بنية ، والحصول فى جهة وفى بنية، يقتضى التجسيم والتشبيه، ومما محالان على الله تعالى ؛ ولذلك تان نفيهم قارؤية نفى اسستحالة<sup>(1)</sup>؛ واذلك نامهم حكموا بكفر من يثبت الرؤية على سبيل المقابلة أو على اتصال شماع بصر الرائى بالمرئى<sup>(1)</sup> . »

ومكذا كان المتزلة يتشددون غاية النشدد فى ننى كل شىء يوم التمدد ويتعارض مع الأزلية والحالفة للحوادث ، ولقد قرر الشهرستانى مذهبهم فى ذلك بقوله : « فالذى يعم طائفة المعتزله من الاعتقاد،القول بأن الله تعالى قديم، والقدم أخص وصف ذاته، ونفوا الصفات القديمة أصلا، فقالوا هو عالم بذاته، قادر بذاته مى مذاته، لا بعلم وقدرة وحياة هى صفات قديمة ومعان قائمة به ،لأنه لو شاركته الصفات فى القدم الذى هو أخص الوصف لشاركته فى الإلهية ، واتفقوا على أن كلامه محدث مخلوق فى محل، وهو حرف وصوت كتب أمثاله فى المحاحف حكايات عنه فائما وجد فى المحل عرض فقد فنى فى الحال ، واتفقوا على أن محايات عنه فائما وجد فى المحل عرض فقد فنى فى الحال ، واتفقوا على أن والسمع والبصر ليست معانى قائمة بذاته، لكن اختلفوا فى وجوه وجودها ومحامل وعامل معنيها كما سيأتى ، واتفتوا على نفى رؤية الله تعالى بالإبصار فى دار القرار ونفى معنيها كما سيأتى ، واتفتوا على نفى رؤية الله تعالى بالإبصار فى دار القرار ونفى النشبيه عنه من كل وجه جبة ومكاناً وصورة وجسما وتميزاً وانتقالا وتغيراً وتأثراً ، وأوجبوا تأويل الآيات المنشامية فيها ، وسموا هذا المط توحيدا<sup>(10</sup>).

## هل لذاك كله علاقة بالتفكير اليوناني ؟ ؟ !

إن عقيدة التوحيد فى ذاتهــا أصل من أصول الدين الإضلامى وركن من أركانه،ولا يمكن أن أيكونالإنسان مسلماً إلا إذا كانموحداً وشهد أنلا إله إلا

- ۱) انظر : مهاية الاقدام في علم الـكلام الشهرستاني س ٣٠٦ .
  - (٢) الفرق بين الفرق ص ١٠٢ .

(۳) الملل والنحل ج۱ ص ۹ و وانظر ما كتب الأشمري عن شرح لول المترلة في كتابه مقالات الأسلاميين ج۱ ص ۲۱۲. الله وأن محداً رسول الله ، ولكن هل هذه الفروع التى تفرعت فى مباحث المُعَمَّزلة عن هذا الأصل هى الأخرى من <sup>ص</sup>ميم الدين الإسلامى،أو أسها وفدت من تفكير أجنبى ؟

يقرر الشهرستانى أن فكرة ننى الصفات القديمة عن الا كانت ﴿ في بدَّمها غير نضيجة ،وكان واصل بن عطاء يشرع فيها على قول ظاهر وهو الاتفاق على استحالة وجود إلهين قديمين أزليبن ، قال:ومن أثبت معنى وصفة قديمة فقد أثبت إلهين ، وإنما شرعت أصابه فيها بعد مطالمة كتب الفلاسفة، وانتهى نظرهم فيها إلى ردجيع الصفات إلى كونه عالما قادراً<sup>(1)</sup> . . . » وقد مر بنا منذ قليل أن إبراهيم النظام قد اعترف بأنه قد اعتقد فى المذاهب اللطيفة ليشد مها أزر التوحيد<sup>(1)</sup> فيا مدى صلة هذا الأصل المهم من أصول المتزلة وهو – التوحيد – بالتفكير اليونانى ؟ ؟

يبدو أنرأى المعتزلة فى نفى الصفات، وننى الرؤية، وننى الجمة، والتشبيه والتجميم والحلول فى محكان والقول مخلق القرآن، كان متأثراً بمذاهب الفلسفة اليونانية ونظرياتها ؛ قالأشعرى يقرر أن المعتزلة أخذوا رأيهم فى ذات الله عن الفلاسفة ومنعهم الخوف من إظهاره نصر يحا، فأظهروا معناه بنفى الصفات ، ويقرر أيضاً أن أبا الهذيل العلاف أخذ رأيه فى ذات الله عن أرسططاليس الذى قال فى بعض كتبه : إن الهارى علم كله، قدرة كله ، حياة كله ، فأعجب أبو الهذيل بذلك وقال: « علمه ، هو هو وقدرته هى هى<sup>(٣)</sup> » .

ومن الفلاسفة الذين كان لهم رأى واضح فى ذات الله وفى نفى الصفات القديمة عنه،وكان له تأثير فى تفكير المسلمين ﴿ أفلوطين ﴾ فقد تمدث عنوحدانية

- ١) نقلاعن « النظام وآراؤه الـكلامية "فلسفية » تأليف أبو ربدة ص ٨٠ .
  - (٢) الملل والنحل ج ١ م ٧ - ٨ .
    - (٣) الانتصار من ٤١ ٤٢.

- 144 -

الله، ونبى أن نطلق عليه صفة وراء ذاته؛فإن فى ذلك تشبيها له بالأفر اد ؛ فلا يصح لذا أن نقول إن لله علما لأنه هو السلم <sup>(1)</sup> .

ويقول الغزالى بعد أن تحدث عن فلاسفة اليونان وآرائهم فى الإلهيات • • • • وما وراء ذلك من نفيهم الصفات وقولهم إنه عليم بالذات لا بعلم زائد على الذات وما يجرى مجراه، فمذهبهم فيها قريب من مذهب المعتزلة<sup>(٢٧</sup> » .

ويقول الشهرستانى عند كلامه عن أبى الهذيل وعن رأيه فى صفات اله وأن البارى تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته، قادر بقدرة وقدرته ذاته، حى محياة ومياته ذاته : « وإنما اقتبس هذا الرأى من الفلاسفة الذين اعتقدوا أن ذاته واحدة لا كثرة فيها بوجه،وإنما الصفات ليست وراء الذات معا لى قائمة بذاته بل هى ذاته وترجع إلىالسلوب واللوازم<sup>(٢)</sup> » .

إذن قالـكلام فى وحدة الله وفى ذاته وصفـاته هو آراء رددتهــا الفلسفة اليونانية من قبل،وليس ببعيد أن يكون ترديد المعتزلة لهذه الآراء ليس إلا اقتباساً منهذه الفلسفةو تأثراً بها، واستخداماً لها فى تدعيمآرائهم ومعتقداتهم الدينية ،فهم إنما كأنوا يدرسون الفلسفة ليتخذوا منها سلاحا للدقاع عن دينهم .

فإذا قال المعتزلة كما قال الفلاسفة : إن الله تعالى ليس له صفات خارجة عن ذانه بل هو عالم بعلم هو ذانه، وقادر بقدرة هى ذاته ،وحى محياة هى ذاته، وليست له صفات قديمة هى معان قائمة بالذات؛فإنهم مذلك بؤكدون عقيدةالتوحيد ويدعمونها بنغى كل شىء من شأنه أن يوهم التعدد ومشاركة الله فى القدم الذى هو أخص وصف لذاته .

A Weber, History of philosophy. p. 198.
 ۲۳ . ۲۳ .
 ۲۳ الملند من الضلال می ۲۳ .

وفي سبيل الدقاع عن عقيدة التوحيد أيضاً، ذهب المعتزلة إلى النمول بخلق الفرآن فإنهم لما رأوا أن وحدانية الله تعالى يتنافى معها وجود شىء له صفة الفدم والأزلية، قالوا إن القرآن مخلوق وليس بقديم ؛ قالفرآن كلامه، وكلامه محدث يحدثه هو في محل حيثًا يريد ؛ فهذا الكلام ايس قائمًا بذانه ، وايس صف قديمة خارجة عن الذات، وإعاهو شي. محدث محدثه ليكون فى محل حيث يريد<sup>(1)</sup> ، والفول بقدم الفرآن يتنخى وجود شيء قديم مشارك فذات الله تعالى في القدم ، ولذلك فإن المأمون\_ وهو الخليفة ااذى كان يدافع عن مبادىء المعتزلة ويمثل رسمياً عقائدهم وآراءهم قال بصدد خلق الفرآن : ﴿ إِنَّ الذِينَ يَقُولُونَ الفُرآنَ غَيْرُ مخلوق ملحد ون. شبِّمون؛ لأنهم بصفونخلق الله وفعله بالصفة التي هي لله وحده<sup>(٢٢)</sup>». وقد بلغ من تشددالمأمون وتحمسه لمذهب المعتزلةالخاص بخلق الفرآن ، أنه أنشأ في السنة التي مات فيها(سنة ٨٢٣ م، ٢١٨ ﻫ) قانونا يضطر فيه المسلمين إلى قبول هذا الذهب والاينقدون حقوقهم المدنية، وفىنفس الوقت أنشأ مجلساً قضائياً لكى يحصل على موافقة رجال الدين وأئمة القانون ، والذين لم يرضخوا لذلك كانوا يجلدون ويهددون بالميف (٢) .

آية هذا كله، أن المتزلة كانوا يستندون في آر أنهم ومبادئهم إلى القرآن وأصول الشريمة ، ولـكنهم كانوا يؤيدون ذلك عذاهب الفلاسفة وآرائهم ، وكانوا إذا رأوا تعارضاً بين قضايا الدين ومذاهب الفلسفة وفاتهم يجتهدون في التوفيق بينهما بكل ما وسعهم من حيلة<sup>(ع)</sup> ،

(۱) لمنظر • الملل والمتحل ج ۱ من ۹۹ ونهاية الإقدام من ۲۸۸ ومقالات الإسلاميين
 ج۱ من ۲٤٩ وما بعدها والصواهق المرسلة ج ۲ من ۲۸۹ وما بعدها .
 ۲) تاريخ الطبرى ج ۱۰ من ۲۸۷ .

(3) Nicholson, p. 369.
 (1) راجع أمثلة لذلك في كتاب : المعترلة لزهدي جار الله من v • وما بعدها .

وُلمل الذي حدا بالمعتزلة إلى ذلك، هو رغبتهم في تقويم القضايا الإسلامية بتأييد المقل والمنطق، حتى لا بجد المخالفون مناصاً من تقبلها والتسليم بها، وفي الوقت نفسه صد الطريق أمام ضماف المقيدة الذين بهر هم ريق الفاسفة، ولم يستطيعوا فهمها حتى لا يندفموا في تيار المروق والزندقة ، فمحاولة التوفيق بين الدين والفاسفة ، إنما هي محاولة لعرض مبادىء الدين في صورة مقبولة لدى المقفين من الأعاجم، واسد تلك الفحوة التي كانت سبباً في حل كثيرين على الزندقة<sup>(1)</sup>

۲ – المدل :

هذا هو الأصل الثانى من الأصول الخسة الأساسية لمذهب الاعتمزال . ويعتبر هو الآخر من أقوى الأصدول وأهمها،فهو يلمب دوراً كبيراً فى تفكير المعتزلة الدينى، حيث قد تفرعت عنه طائفة من المسائل الهامة التى احتلت مكامًا كبيرا فى جدلهم ومناقشاتهم .

والاعتقاد بعدالة الله وننى الظلم عنه شىء مقرر فىالشريعة الإسلامية،وَلا يوجد مسلم يشك فى عدالة الله تعالى وننزهه عن الظلم ، ولكن المعتزلة أخـذوا يفلسفون هذه العقيدة و يتعمقون فى تفسير معاينها وفى تحديد ما يتفرع عنها من أمور ، فلقد وصل بهم بحثهم فى عدل الله إلى عدة قضايا كلامية هامة منها :

١ -- نفى القدر و إثبات حربة الإنسان و إرادته واختياره لأفعاله .

وهذهالقضية – قضية القدر وإثبات حرية الإرادة الإنسانية – شغلت أذهان الفلاسفة والمفكرين ورجال الدين فى كل المصمور<sup>(٢)</sup> كما شغات عرب الجاهلية ومحدث مها شعر اؤهم الذين اعترفوا بالقدر ، وأن الإنسان يسير فى حياته وفق ماقدر له وكتب عليه روى عن شاعرهم كمب من زهير قوله :

(1) Hamilton, A. R. Mohammedaniam. P.8.8 (۲) انظر : فجر الإسلام : م ۳۸۳ وانظر : المترلة : م ۳۸ - 149 -

لو كنت أعجب من شىء لأعجبنى صعى الفتى وهو نخبوم **له القــدر** يسعى الفتى لأمور لبس يدركها فالنفس واحــدة والهم منتشر والمرء ما عاش ممــــدود له أمــل لاننتهى العين حتى ينتهى الأثر<sup>(1)</sup>

فلما جاء الإسـلام، كانت مسألة القدر من أهم المسائل التي أثارت تفكير المسلمين ودارت حولها مناقشاتهم ؛ وذلك لأمهم رأوا أن بعض آيات القرآن يؤخذ مها أن الإنسان حر في أفعاله،وأن له إرادة مستقلة يمارس مها هذه الأفعال ، وأن ثوابه وعقابه رهن بما يقدمه ، إن خيرا لخير و إن شرا فشر ، من هذه الآيات قوله تعالى : « إما هديناه السبيل إما شاكرا و إما كفورا» ومنها «قل يا أيها الناس قد جاءكم الحق من ربكم ، فمن اهتدى فإنمامهتدى لنفسه ، ومن ضل فإنما يضل عليها» ومنها «ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله بجسد الله غفوراً، رحيا ومن يكسب إثما فإنما يكسبه على نفسه وكان الله عليما حكميا » .

و إلى جانب هذه الآيات، وجدوا آيات أخرى تفيد أن الإنسان مجبر فى أفعاله وليست له فيها إرادة أو اختيار . منها قوله تعالى : « كذلك يضل من يشاه ويهدى من يشاه » ، ومنها : « ولقد بعثنا فى كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الصلالة » ، ومنها: « قل لا أملك لنق.ى نفعا ولا ضرا إلا ما شاه الله » . إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التى يدل بعضها على الجبر، ويدل بعضها على الاختيار. ولقد أدى ذلك التعارض بين ظواهر هذه الآيات إلى جدل حول مسألة القدر إثبانا ونفيا . ولكن يبدو أن عقلية المسلاين في صدر الإسلام كانت تتجه بصفة غالبة إلى إثبات القدر، وأن أفعال الإنسان كلها تخضع لسلطان هذا القدر. ولعل ذلك كان نتيجة للأحاديث الصريحة التى تنص على إثبات القدر كقوله صلى الله عليه وسلم : « لا يؤمن عبد حتى يؤمن بالقدر خيره

(١) المظر : المترلة : م ٨٧ .

وشره،وحتى يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه . وما أخطأه لم يكن ليصيبه ، (') .

ومعذلك فقد أخذ جماعة من المسلمين موقفا آخر في هـذه المسألة، فقالوا إن الإنسان حر في أضاله مختار لها،وأن ليس للقدر سلطان عليه فيها،وهؤلاء هم القدرية الذين سبقت الاشارة إليهم .

ثم أخذ المعتزلة هـذا الموقف نفسه؛ فاتفقوا جميعاً على أن الله تمالى ليس له فى أكداب العباد ولا الحيوفات صنع ولا تقدير لا بإيجاد ولا بننى<sup>(٢)</sup> وأن الانسان هو الذى يخلق أفعاله بمقتضى حريته واختياره ، والذى حملهم على ذلك هوإيمامهم بعدالة الله وتنزهه عن الظلم، فما كان الله سبحانه ليعاقب إنسانا على عمل وجهه إليه وأعامه عليه، لأن من أعان قاعلا على فعله ثم عاقبه عليه كان جار ا عابثا، والعدل من مفات الله تعالى ، والمظهم والجور منفيان عنه . قال تعالى : « وما ر بك بظلام قسيد » ، وقال : « وما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون » ، وقال : « فإكان الله ليظلمهم » ، وقال : « لا ظلم اليوم »<sup>(٢)</sup>

فنفى القدر، و إثبات حرية الإنسان، واختياره فى أفعاله كانت ـ من وجهة نظر المعترة ـ من مستلز مات العدل الإلهى، إذ لا يعاقب إنسان ولا يثاب إلا بمقتضى حرية واختيار يباشر بهما أفعاله، وهذا هو مناط التكليف ، ولعل هذا هو ما دعا يوما عمر و بن العاص إلى أن يقول : «إن أجد أحداً أخاصم إليه ربى» فقال له أبوموسى الأشعرى « أنا ذلك المتحاكم إليه » ، قال عمرو : « أيقدر على شيئا ثم يعذبنى عليه؟ » قال « نم » قال عمرو : « ولم؟» قال « لأنه لا يظلمك » فسكت عمرو ولم يحر جوابا »<sup>(3)</sup>.

(۱) مسند ابن حنبل ج۲ س ۱۸۱ .
 (۲) الفرق بيري الفرق م ۹٤ .
 (۳) الفصل لآبن حزم ج۳ س ۹۸ .
 (٤) الملل والنجل ج ۱ ص ۱۰۹ .

ومع اتفاق المعرّزلة على هـذا المبدأ الأسامى، اختلفوا فيا بينهم على الأفعال الاختيارية والاضطرارية والمتولدة اختلاقا طويلا لا يتسع المقام هنا للخوض ق تفاصيله<sup>(۲)</sup> .

ولكن هل قول المعتزلة بنفى القدر و إثبات حرية الإنسانو إرادته، له صق بتيارات فكرية أجنبية ؟ ؟

اقد أونحنا فياسبق أن بعض المستشرقين والباحثين قد أثبت أن هناك علاقة بين تفكير المعنزاة في هذه الناحية و بين الآراء والمقائد التي شاعت في اللاهوت المحيحي والفلسفة، اليونانية، فيقول « شتينر Stainer » إن الاعتزال في تطور اته كان متأثرا بالفلسفة الإغريقية» <sup>(٢)</sup> .

ويتول «دى بور De Beor » « ونحن نجد بين مذاهب المتكلمين الأولى فى الإسلام و بين المقائد المسيحية شبها قو يا لا يستطيع أحــد معه أن ينـكر أن بينهما اتصالا مباشرا، وأول مسألة قام حولها الجدل بين علماء المسلمين هى

(۲) يمكن الرجوع إلى ذلك في : الملل والنحل ج ۸۱ ومابعدها ومقالات الإسلامين
 ج ۲ من ٤٠٩ ونهاية الإقدام س ٥٥ إلى ٢٢ .

(3) Nicholson. A literary history of the arabs p, 369.

<sup>(</sup>١) المنية والأمل ص ٣٠ .

مسألة الاختيار ، وكان المسيحيون الشرقيون يكادون جميما يقولون بالاختيار »<sup>(1)</sup> .

ويقول « ماكدونالد Mac Donald » : إن فرقة القدرية قد تأثرت من خير شك بأساليب الـكلام اليونانية »<sup>(٢)</sup> .

و يقول « هاملّين Hamilton » : « إن المعتزلة كأنوا يصبون عقائده فى قوالب الأفكار اليونانية ، و يستوحون تأملاتهم الدينية من الميتا فيزيقا اليونانية بدلا من القرآن ع<sup>(C)</sup> .

ويرى ﴿ ثُون كريم Von Kremer » : أن المعتزلة قد تأثروا باللاهوت اليوناني، كما تأثروا على وجه الخصوص بيحى الدمشقى ، وتلميذه ثيو دور أبى قرة ٥<sup>(1)</sup> ولهذا القول الأخير أهمية خاصة بالنسبة لإثبات تأثر المعتزلة باللاهوت المسيحى فيا يتعلق بنفى القدر و إثبات إرادة الانسان ، فقد مر بنا أن معبد الجهنى وفيلان الدمشتى مم أول من تسكلم فى القدر فى الاسلام ، وأنهما أخذاه عن نصرانى من أهل العراق أسلم ثم تنصر<sup>(م)</sup> وكذلك كان يحيى الدمشقى ذلك المسيحى الذى عاشر المسلمين وتأثروا به كثيرا من أشد آباء الكديسة المسيحية دفاعا عن حرية إرادة الانسان<sup>(1)</sup> و ينقل لنا الأستاذ ﴿ أحد أمين » التقرير السابق للمستشرق فون كريم فيقول: ﴿ ويذهب الأستاذ ﴿ قون كريم » إلى أن فرقة المعتزلة نشأت من النصرانية، لأن آباء الكنائي كانوا يتجادلون فى حرية الارادة ، وأن

- (١) تاريخ الفلسفة في الإسلام س ٤٩ .
- (2) MacDonald, Devlopment of Muslim theology p. 131.
- (3) Hamilton, A. R. Mohammedanian p 90.
- (4) Nicholson p. 220-111.

(٥) انظر : شرح العيون ص ١٨٣ .

(٦) ارجم إلى ماكتبه زهدى جار اقد في آراء يحي الدمشتى حول مسألة الفدر وإرادة الإنسان في كتابه المترلة من ٢٨ ، ٢٩. الانسان مجبور أو مختار، و بعبارة أخرى ، في مسألة القدر ، كما كانوا يتجادلون في صفات الله ، وقد تسر بت هذه العقائد إلى المعتزلة من طريق النصارى – بعد فتح المسلمين الشام – ومن أشهر من احتك بالمسلمين في ذلك المصر الأموى يحي الدمشق وثيودور أبوكارا Abucara وقد تسكلم يحي في أن الله مصدر الخير ، وقال إن الخير يصدر من الله كما يصدر الضوء من الشمس ، فتسكلم المعتزلة الأولون في القدر وفي صفات الله أخذا عن النصارى () » .

و بعد أن يعرض الأستاذ ﴿ أَحَدَّ أَمَينَ ﴾ هذا الكلام ﴿ لَفُونَ كَرِيمَ ﴾ لا يوافقه على رأيه هذا، و يرى أن مسألة القدر شيء أصيل في التفكير الاسلامي جاء من آيات القرآن التي تفيد الجبر ،ومن أحاديث الرسول التي تدعو إلى الايان بالقدر<sup>(٢)</sup> .

والذى يبدو <sup>لنا</sup> ،أن ما يقرره فون كريمر وغيره من المستشرقين والدارسين من تأثر المسلمين باللاهوت المسيحى أو غيره فى مسألة القدر، لا يعنى مجرد الالتفات إلى هذه المسألة؛ ولسكن فى أتخاذ موقف معين منها وهو نفى القدر والاعتداد بحرية الارادة الانسانية .

٢ – و إيمان المعتزلة بعدالة الله وتنزهه عن الظلم قد ساقمم كذلك إلى قضية كلامية هامة هى قضية الصلاح و الأصلح . أى أن الله تعالى ما دام عادلا فهو لا يفعل لعباده إلا ما هو صلاح لم بلما هو أصلح<sup>(٣)</sup>. ولقدهد الشهرستانى مسألة الصلاح هذه ضمن المسائل التى اففر د النظام بها عن أسحابه من المعتزلة ، ثم ذكر أنه أخذ هذه المقالة من قدماه الفلاسفة « حيث قصوا بأن الجواد لا يجوز أن يدخر

- (۱) ضحى الإسلام ج ۱ ص ۳۹۴ .
- (٢) انظر : ضحى الإسلام ج ١ ص ٣٦٤ وما بمدها .
  - (٣) الفرق بين الفرق ص ١١٩ ١١٦ .

شيئالا يغمله، فما أبدعهوأوجده هو المقدور ، ولوكان فى علمهومقدوره ماهو أحسن وأكمل مما أبدعه نظاما وترتيبا وصلاحا لفمل»<sup>(إ)</sup> .

و بناء على ذلك، يكون النظام هو أول من قال من المعترلة بنظر ية الصلاح والأصلح، ثم وافقه عليها بقيةالمعترلة ، وأنه قد تأثر فيها بآراء الفلاسفة، ولقد توسع المعترلة فى فهم نظرية الصلاح والأصلح، وبالغوا فى تطبيقها حتى جعلوها تشمل كل أفعال الله تعالى فقالوا : إن الله خلق العباد لأن فى خلقهم خيراً وصلاحاً لهم ، وخلق غير المكاف لينتفع به المكاف، وليكون عبرة لمن يخلقه وداولا <sup>(1)</sup>. وأن الله تعالى : ولا يقدر أن يفعل بسباده خلاف مافيه صلاحهم ، ولا يقدر أن ينقص من نعيم أهل الجنة ذرة لأن نعيمهم صلاح لهم . . . وأن الله تعالى لا يقدر على أن يعمى بصيراً، أو يزمن صحيحا، أو يفتر غنيا إذا علم أن البصر والصحة والنبى أصلح لهم<sup>(1)</sup> وأنه تعالى لا يستطيع أن يز يد فى خاق العالم شيئا أو ينقص من شيئا، لأنه علم أن أصلح الأمور كونه على ما هو عليه <sup>(3)</sup> فى العدد .

٣ – ومن القضايا التي تعرض لها المعتزلة قضية الحسن والتبيع المقليين ، فإنهم لما آمنوا بعدالة الله،وأنه لا يفعل بمقتضى هذا العدل إلا ما فيه خير عباده وصلاحهم، دعاهم ذلك إلى النظر في الأعمال،هل هي حسنة لذاتها وقبيحة لذاتها؟ أم أنها تكتسب حسنها وقبحها بتوجيه من الشرع ؟ فالشرع هو الذي يحسن العمل وهو الذي يقبحه بنعن النظر عن حكم العقل فيها ؟

لقد اتخذ المعتزلة من هذه القضية موقفاً وانحا استندوا فيه إلى تمجيد العقسل و الاعتزاز به واعتباره مرجعا أساسيا في تحسين الأشياء وتقبيحها ؛ فالحسن والقوج

- (١) الملل والنحل ج ١ ص ٦٨ -- ٦٩ .
- (٢) مقالات الإسلاميين ج ١ ص ٢٩١ .
- (٣) الفرق بين الفرق من ١١٠ -- ١١٦ .
  - (٤) الالتصار م ١٢٩ .

ف نظر المعتزلة – صفتان ذاتيتان للأشياء<sup>(1)</sup> ، والمقل قادر على التمييز بين حسن الأشياء وقبيحها قبل ورود الشرع بذلك ، فاذا ورد الشرع بتحسين أو تقبيح ، فان ذلك يكون من قبيل الإخبار لامن قبيل الإثبات<sup>(٢)</sup> ، أماالأضال التي لا يستطيعالمقل أن يحكم عليها بحسن أو قبيح ضرورة أو نظراً ، فهى إما مباحة و إما موقوفة و إما معظورة ، على خلاف بينهم في ذلك<sup>(٢)</sup> .

فالمقل عند الممتزلة هو الحجة الأولى فى التحسين والتقبيح ، والمقل إذيحسن الشىء و إذ يقبحه ، فإنه بذلك لا ينشىءفيه الحسن أو القبح ، و إنماهو يدرك صفته الذاتية الأصلية ؛ فهو يدرك بالضرو رة المقلية حسن الصدق وقبح الكذب ، كما يدرك \_ بعد النظر \_حسن الصـدق و إن أدى إلى ضرر ، وقبح الكذب و إن أدى إلى نفع<sup>(3)</sup> .

والحصوم المعتزلة موقف آخر من هـذه المسألة ، حيث ذهبوا إلى أن حسن الأشياء وقبحها إنما يثبتان بتوجيه من الشرع، وليس بما فى الأشياء ذاتها من حسن أو قبح ؛ فالشرع حينها يأمر بالحسنو ينهى عن القبيح ، فهو بذلك مثبت الحسن. والقبح لا مخبر عنهما .

وقد دارت بين المتزلة وخصومهم فى هذه المسألة ـ وفى غيرها ـ مجادلات ومناقشات لاداعى للاطالة بذكرها هنا ، وكل الذى يهمنا تقريره الآن أن المتزلة كانوا فى تأملاتهم الدينية وقضاياهم الـكلامية يستندون إلى المقل ويستبرونه المرجع الأساسى فى أحكامهم ومعارفهم ، ولمل طول مراسهم للفلسفة واطلاعهم على العلوم المقلية قد أكسهم هذه الخاصية ، وجعلهم يؤمنون بمقدرة العقل على

(۱) المستصفى من علم الأصول للغزالى ج ۱ م ۷ و والملل والنحل ج ۱ س ۳ ۰ .
 (۲) نهاية الإقدام م ۳۷۱ .
 (۳) المستصفى ج ۱ م ۳۳ .
 (۱) المستصفى ج ۱ م ۳۰ .
 (۱) المستصفى ج ۱ م ۲۰ .

اكتناه الأشياءومعر فةخيرها من شرها ، وحسنها من قبيحها ، قبل أن يرد الشرع بذلك ؛ فهم يؤمنون بنظرية ﴿ الفكر قبل ورود السمع<sup>(١)</sup> » ، وأن المعارف كلها ضرورية وطبيمية يدركها المقل بالضرورة قبل ورود الشرائع ، ومن ثم فان معرفة الله عندهم و إدراكه عن طريق النظر والاستدلال شيء ضرورى واجب بالنسبة للعاقل المفكر المتمكن من النظر<sup>(٢)</sup> .

وتقديس المعتزلة لعقل وثقتهم به إلى هـذا الحد ، قد منحتهم فى التاريخ تلك المـكافة الفريدة ، وجملتهم يفتحون الطريق أمام الفكر الإسلامى ليأخذ دوره من التطور والارتقاء . يقول المستشرق آدم متز Adam metz : ﴿ إِن مباحث المعتزلة فى ذات الله وصفاته كان لها أثر فى مذهب سبينوزا ونفذ التأثير من مذهب سبينوزا إلى الفـكر الأوربى ٢٠ ٢ .

ويقول « زهدى جار الله » : « و إنه ليخيل لى أن المعتزلة بقولهم هذا فى المعرفة قد سبقوا اثنين من المذاهب الفاسفية الحديثة ؛ فمن قال إن المعارف ضرورية فهو قريب من الفلسسةة العقلية Ratranalism التى من أعظم رجالها ديكارت وليبنتس وسبينوزا وكانت ، ومن رأى أن المعارف كسبية فهو قريب من الفلسفة التجريبية Empricism التى من أهم دعاتهما لوك وهيوم و باركلى<sup>(4)</sup> . . . .

۳ --- الوعد والوعيد :

هذا هو الأصل الذاك من أصول مذهب الاعتزال ، وهو مرتبط بالأصل الثانى وهو المدل ؛ فانهم لما آمنوا بعدل إلله تعالى رتبوا على ذلك أنه لا بد منجز لوعده منجز لوعيده ؟ فأهل الجنة للجنة بأعمالم ، وأهل النار للنار بأعالم كذلك . فالمدل الإلهى يقتضى أن مجازى كل إنسان بعمله ؛ فأهل الخير يجازون خيرا وأهل الشر يجازون شرا ، وهذا هو مفهوم الوعد والوعيد عندهم ؛ فالأمر بالطاعات كان لغاية لابد أن تتحقق ، والنهى عن الماصى كان لغاية لا بد أن تتحقق ، فمن قام عا أمر به من طاعات استحق النواب ، وهذا هو الوعيد . مانهى عنه من معاصى استحق المقاب وهذا هو الوعيد .

ولما كانت الشقاعة يوم القيامة تتمارض مع إنجاز الوعيد ، وتحول دون عقاب من توعدم الله بالمقاب ، فانهم أنـكروهاوتأولوا الآيات الواردة فى ثبوتها وتمـكوا بالآيات الواردة فى نفيها<sup>(٢٦</sup> .

ويبدو أن الوعد والوعيد كما هو مرتبط «بالمدل» مرتبط كذلك بالأصل التالى وهو « المنزلة بين المنزلتين » فانهم لما حكوا على مرتـكب الكبيرة بأنه ليس المؤمن المطلق ولا بالكافر للطلق ، بل هو فى منزلة بين المنزلتين ، قالوا بأنه مستحق للمذاب مخلد فى النار تحقيقا لوعيده تعالى إذ يقول : « بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أمحاب النار هم فيها خالدون » وقوله تعالى : « ومن يعص الله ورسوله ويتمد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها » .

ولذلك يقول الشهرستانى حينما قرر هذا الأصل من أصولهم : « وانفقوا على أن للؤمن إذا خرج من الدنيا على طاعة وتوبة استحق النواب والموضى، والتفضل

<sup>(</sup>١) انظر الفصل لابن حزم ج ٤ ص ٦٣ .

معنى آخر وراء الثواب ، وإذا خرج من غير ثوبة عن كبيرة ارتـكمبها استحق. الخلود فى النار لـكن يكون عقابه أخف من عقاب الـكفار ، وسموا هذا النمط. وعداً ووعيدا<sup>(1)</sup> » .

د المنزلة بين المنزلتين :

يعتبر القول بالمنزلة بين المنزلتين هو الأصل الأول الذي ارتبط به ظهور مذهب المعتزلة ، وقد سبق أن أوضحنا كيف أن هذا القول كان رد فعل مباشرا لموقف كل من الخوارج وللرجنة ، وأوضحنا أيضا أن القول بالمنزلة بين المنزلتين لم يكن يتضمن علاج المشكلة من الناحية الدينية غسب ، بلكان يتضمن فى الوقت نفسب ، تدخلا إنجابيا فى الموقف السيامى ، وحكما على الحوادث التى وقعت بين المسلمين بسبب الخلافة<sup>(7)</sup> .

وقد قرر واصل وجهة نظره فى الحكم على مرتكب الكبيرة بأنه فى منزلة بين منزاتى الإيمان والكفر بقوله : ﴿ إن الإيمان عبارة عن خصال خير إذا اجتمعت سمى الدره مؤمنا وهو اسم مدح ، والفاسق لم يستجمع خصال الخير ولا استحق اسم المدح فلايسمى مؤمنا ، وليس هو بكافر مطلق أيضا ، لأن الشهادة وسائر أهمال الخير موجودة فيه لا وجه لإنكارها ، لكنه إذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار خالداً فيها<sup>(٣)</sup> ... ؟

ولواصل مع صديقه عمرو بن عبيد مناظر ه<sup>(٢)</sup> طريفة حول تقرير الحسكم على مرتـكب الـكبيرة ، يقرر فيهاواصل أنه سمى مرتـكبالـكبيرة فاسقالاتفاقأهل.

(۱) الملل والنحل ج ۱ ص ۹۰ .
 (۲) ارجع إلى ماكتبناه فى هذا الموضوع عند كلامنا عن نشأة الاعترال .
 (۳) الملل والنحل ج ۱ ص ۲۰ ، ۲۱ .
 (٤) نص ١١٤ نطرة الـكامل فى : أمالى المرتضى ج ۱ ص ١١٤ وما بعدها .

الإسلام على هذه التسبية ؛ فالخوارج يسمونه مشركا قامقا ، والشيعة يسمونه كافر نمية فامقا ، والحسن يسبيه منافقا قامقا ، والرجئة تسبيه مؤمنا قامقا ؛ حاجتمعوا على تسبيته قامقا واختلفوا فيا عدا ذلك من أسمائه ، قالواجب أن يطلق عليه الاسم الذى انفقوا عليه وهو الفسق ، ولا يسبى بما عددا ذلك من الأسماء التي اختلفوا فيها ، فيكون صاحب الكبيرةقاسقا ، ولا يقال إنه مؤمن ولا منافق ولا مشرك ولا كافر ، فيذا أشبه بأهل الدين . حينئذ قال له عمرو بن عبيد : ما يبنى و بين الحق عداوة ، والقول قولك ؛ فليشهد على من حضر أى تارك للذهب الذى كنت أذهب إليه من نفاق صاحب الكبيرة من أهرا العلاة ، قائل بقول أبي حذيفة فى ذلك ، وأبى قد اعترات مذهب الحسن فى هذا الباب ما يسمى الناس هذا من عمرو ...<sup>(1)</sup>

ه – الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر :

هذا هو الأصل الخامس من أصول الممتزلة . وهم لم ينفردوا بهذا الأصل دون عامة المسلمين ، فالمسلمون جميما مطالبون بالأمر بالممروف والنهى عن المدكر تطبيقا لقول الله تعالى : « ولنكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف و ينهون عن المدكر وأولئك هم المفلحون » .

ولكن هل هذا الأمر, يقتضىالوجوب أم لا ؟ ؟ و إذا كان مقتضيا للوجوب فهل هـذا الوجوب ينصب على استعمال اللــان فقط ؛ أم أنه ينصب كذلك على استعمال القوة باليد والــيف ؟ ؟

لقداختاف المسلمون فى مدى مايجب على المسلم أن يقوم به من الأمر بالمعروف والمهى عن المنكر ؛ فبعضهم جعل الوجوب منصبا على الاسان فقط ، و بعضهم \_\_\_\_\_\_

(۱) أمالى المرتضى ج۱ س ۱۱۰ – ۱۱٦ .

أوجب الديف كذلك، ومن هؤلاء، المتزلة، فلقد أجم المتزلة – إلا واحسداً منهم يدعى الأصم – على أن الأمر بالمووف والنهى عن الملكر واجب عنــد القدرة والإمكان باللسان وباليد و بالسيف<sup>(1)</sup> .

ويبدو أن الممرنة قد أوجبوا ذلك اشدة حاستهم فى الدقاع عن الدين ، فهم قد كرسوا جهدهم وثقافتهم لهذه الغاية ، فكثيراً ما ألفوا لها الكتب ومقدوا المناظرات الرد على خصوم الدين ، وتفنهد حججهم و إبطال آرائهم ؛ فحاس المترنة للدقاع عن دينهم هو الذى جملهم يتشددون فى الأمر بالمروف والنهى عن المنكر ، فهذا هو اصل» رئيسهم ومؤسس مذهبهم ، كان يرسل دعاته المؤمنين المخلصين فى شى أتحاه العالم الإسلامى لهدعوا إلى الله و يدافعوا عن دينه <sup>(٢)</sup> . لقد كان واصل من أشد عنه صديقه عمرو بن عبيد : « ليس أحد أعلم بكلام غالية الشيعة وما رقة الخوار ج عنه صديقه عمرو بن عبيد : « ليس أحد أعلم بكلام غالية الشيعة وما رقة الخوار ج وكلام الزيادقة والدهرية المرجئة والرد عليهم منه <sup>(٦)</sup> » وتذكر عنه امرأته أنه كان إذا جنه الدل مع قدميه الصلاة ولوح ودواة موضوعان أمامه ، فإذا مرت آية فيها محبة على محاف جلس فسكتمها ثم عاد فى صلاته <sup>(٤)</sup> .

وكثيراً ما كان واصل تجوب الآفاق وينتقل في الأمصار ليناقش المخالفين و مجادل الماحدين والمماندين ، وقد نوه بذلك شاعر فقال : –

ملقن ملهـــــم فيا يحاوله جم خواطره جواب آفاق<sup>(•)</sup> ولم يكن واصل وحده هو الذي يناظر ويجادل ويجوب البلاد آمرا بالمعروف

(١) مقالات الإسلاميين ج ١ ص ٣١١.

(2) Shorter. Incyclopeadia of Islam p. 423.

- (٣) للنية والأمل ص ٧١ .
   (٤) المنية والأمل س ١٩ .
- (•) معجم الأدباء ج ١٩ ص ٢٤٩ .

ناهيا عن المنكر ؛ بل لقدكان ذلك هومم المعتزلة جميعا ؛ فصرو بن عبيد وأبو الهذيل العلاف وإبراهيم النظام وبشر بن المعتمر والجاحـ ظ وغيرهم من رءوس المعتزلة وشيوخهم ، لم يدخروا وسعافى تأليف الكتب وإقامة المناظرات للدفاع عن الدين والرد على المخالفين<sup>(1)</sup> .

فرق المعتزلة

هذه الأصول الخسةالتي أسلفنا الحديث عنها ، هى المبادىء الأساسية التي قام عليها مذهب المعتزلة والثقت عليها كلمتهم ، ولم يشذ عنها واحد منهم ، ولكن هناك فروعا كثيرة تفرعت عن هذه الأصول ،كانت هى مثار الاختلاف والجدل بينهم ، وكانت هى السبب فى أن افترقت تلك المدرسة الكبيرة إلى فرق كثيرة كل فرقة منها تدين بمبادى. خاصة تروج لها ، وتدافع عنها .

وأغلب الغلن أن صلتهم الوثيقة بالفلسفة اليونانيسة وكثرة مراسهم لنظرياتها ومبادئها ، قد فتحت أذهانهم إلى الخوض فى أمور دقيقة ما كان لهم ليخوضو افيها أو يلتفتوا إليها لولم تجرّم إليها الفلسفة . فكثيرا ما يردد لنا كتاب الملل والفرق عند حديثهم عن فرع من تلك الفروع لرئيس من رؤساء المعتزلة عبارات مختلفة تدل على مبلغ تأثير الفلسفة اليونانية فى نشاطهم الفكرى . من هذه العبارات فوهذه هى مقالة الفلاسفة > أو « وإنما أخذ هذه المقالة من قدماء الفلاسفة > أو « وقد وافق الفلاسفة فى ذلك > أو « وهذا هو مذهب الفلاسفة > إلى غير ذلك من العبارات والتعليقات التى تدل على أن المعتزلة قد اقتبسوا كثيراً من آرائهم ومناهج تفكيرهم من الفلسفة اليونانية ، ولعلنا مذكر هنا ما سبق أن سقناه من أقوال

 (۱) ابن المرتضى فى كتابه : المنية والأمل : وأبو الحسين المياط فى كتابه : الائتصار : يشيران فى مواضر كثيرة إلى نشاط المترلة وجهودهم الـكثيرة فى ذلك المضمار . ولقد بلغ شغفهم بالفاسفة إلى درجة أنهم كانوا إذا وجدوا تعارضا ما فى موضوع من الموضوعات بينها وبين الدين ، قاموا بمهمة التوفيق بينهما كالذى فسلم أبو الهذيل العلاف مثلا حينما اختلف الدين مع الفلسفة فى خلق العالم ، فقال الدين إنه محدث ، وقالت الفلسفة إنه قديم ، فقام أبو الهذيل بالتوفيق بين هذين الرأيين المتعارضين<sup>(1)</sup> ، ولاشك أن الذى حله على ذلك، هو رغبته في أن يسدتلك الفجوة من التعارض بين الدين والفلسفة<sup>(1)</sup> .

على كل حال لقد افترق المعتزلة فرقا كثيرة اعتنقت كل فرقة منها طائفة من المسائل الفرعية الخاصة بها ، وكان لكل فرقة منها رئيس تنسب إليه وتمرف به . ولقد أحصت المصادر الإسلامية تلك الفرق بعشرين تارة ، واثنتين وعشرين تارة أخرى ، والمقام هنا لا يتسع للحديث عن هذه الفرق ، فذلك شىء لا تتحمله طبيعة هذا البحث الذى يهدف أولا وقبل كل شىء إلى درس أدب المعتزلة . لذلك فقد آثرنا عدم الخوض فى ذلك الموضوع نظراً لاتساعه واحتياجه إلى محث خاص مستقل وحسبنا أنناقدا شرنا عند حديثنا عن أدب المعتزلة ، إلى الانطباعات الخاصة التي تركتها مذاهبهم وآراؤهم فى إنتاجهم الأدى .

## المعتزلة فما بين القرنين الثانى والثالث

قبل أن يصل المعتزلة إلى الترن الرابع ، كانوا قد مروا بظروف جسيمة ، وتقلبت عليهم أحداث ضخمة ، وصادفوا على مر تلكالسنوات التي عاشوها ألوانا

(١) انظر : الملل والنحل ج ١ ص ٢٤ .

(2) MacDonald. p. 130.

مختلفة من الحياة وضروبا متباينة من العيش ؛ فأحيانا تدبر عنهم الحياة ويتنكر لهم الناس.وتضطهدهم الدولة ، فيحسون بالغربة وينوءون بالضعف ، وأحيانا تقبل علمهم الدنيا، و يلتف حولهم الناس، و يمتضمم الحكام فيحسون بالسلطان والقوة ، ويملأون الحياة حولهم نشاطا وعلما ، إنهم كانوا أشبه شيء بظاهرة غريبة تشق طريقها فى الحياة ، فيتاح لها النجاح أحيانا ، و يصطدمها الإخفاق أحيانا أخرى ، وهكذاعاش المعتزلة منذ نشأتهم يتقلبون بين الضعف تاره والقوة تارة أخرى ، وكانت حالتهم فى قوتهم وفي ضعفهم رهنا عوقف خلفاء الدولة منهم ، فهم في العصر الأموى لم يكونوا على وثام تام مع السلطة الحاكة ، وعلموا أنه ان ينبه لهم شأن ، أو يرتفع لهم صوت ما لم يكن لهم ودمع هذه السلطة ؛ فتقربوا من الوليد بن اليزيد وجعلوه يعتنق آراءهم ويدعو الناس إلى اعتناقها<sup>(١)</sup> ، كما تقربوا من مروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين؛ وقدكان مروان يذهب مذهب معلمه الجمد بن درهم فى القول مخلق القرآن ، فذلك كان ينسب إليه ، ويقال : مروان الجمدى<sup>(٢)</sup> .

ولكن المعتزلة لم يشتد أزرهم ويقوى عضدهم إلا فى العصر العهاسى ، ومخاصة منذ عصر المأمون ؛ فمنذ بدأت الحكومة العباسية أخذوا محسون بشىء من العطف لدى الخلفاء الذين بدأوا محتضنونهم ويثقون بهم ؛ فهذا هو الخليفة أبو جعقر للنصور يتخذعرو بن عبيدصديقا حما ، يقربه منه ويدنيه إليه ، ويطلب منه الموعظة فيمظه ثم يطلب إليه المزيد<sup>(77)</sup> ، وهذا هو الرشيد أيضاً يقرب إليه رجاله

- (۱) تاريخ الطبري ج ۲ س ٤٦ .
  - (٢) سرح العيون س ١٨٠ .
- (٣) أمالى المرتضى ج ١ ص ١١٨ .

المتزلة ويستفتيهم ويولى بعضهم مناصب كبيرة فى الدولة<sup>(1)</sup> ، ومع ذلك ؛ فإن صلة للمتزلة ما لحلفاء العباسيين فى الفترة التى سبقت خلافة المأمون ، كانت أقرب ما تكون إلى الصلات الفردية ؛ فلم يترتب عليها شى، ذو مال بالنسبة لكيانهم المذهبى ولم يستتب لهم سلطان أو يستحكم لهم نفوذ ، ولكن لم يكد المأمون بلى الخلافة حتى كادوا يستأثرون دونه بالسلطان ، فلقد أحمهم المأمون حباً عيقاً ، ووثق فى آرائهم ومبادئهم ثقة جملته يستن القوانين لماقبة من لايؤ من بها ، فلقد أنشأ مجلسا قضائيا لكى محصل على موافقة رجال الدين والقضاء وأثمة القانون على القول مخلق القرآن ، ومن كان يعارض ذلك مجلد ويهدد مالسيف<sup>(٢)</sup>

لقد كان المأمون محبا للحكة شغوفا مالم والفلسفة ،أنشأ دارا للحكة وحشد إليها الكثير من مختلف الكتب فى الفلسفة<sup>(٣)</sup> والمنطق والطب وفيرها ، وشجع حركات الترجمة تشجيما جمل عصره أزهى عصورها ، لذلك لم يكن غريبا أن يقبل المأمون على تعاليم المعتزلة ، وأن يروج لها و يدعو إليها وهوالذى شغف بالعلم ومجد حرية العقل<sup>(٤)</sup> .

لقد انتصر المأمون لآراء المعتزلة أيما انتصار، وتشدد في التمسك بها وحمل الناسءايها إلى حد التعسف والاضطهاد والتهديد مالسيف كما سبق ، وقد أثبت الطبرى كتابا طويلا وجهه المأمون إلى رئيس شرطته ببنداد يأمره فيه بأن يمتحن القضاة وأهل الحديث في خاتى القرآن ، وقد تضمن هذا الكتاب دفاع المأمون عن هذه القضية ، وأن الخليفة وحده له حق الاجتهاد في إقامة دين الله ، وأن العامة

(١) انظر : ميزان الاعتدال لذهبي ج س ٢٨٠ .

(2) Nicholson. p. 368-369.

۳) انظر : خطط المقريزی ج ٤ م ١٨٣ والصواعق المرسلة ج ١ م ٢٣١ .
 ۳) Nicholson. p. 368.

والرعية أهل جهالةوعمى عن حقيقة الدين، فلا نظر لهم ولا روية إذ أجموا على أن القرآن غير مخلوق ، فساووا مذلك فى القدم بينه وبين الله تمالى وهو كتاب طويل<sup>(۱)</sup> يدل على مبلغ تحمس المأمون لقضية خلق القرآن وإيمانه بها ، وما جره ذلك من قسوة وعنت على الذين لم يؤمنوا بها ، وليس ببعيد عنا ما لقيه الإمام أحد بن حنبل وصحبه من محن ، وما قاسوا من عنت واضطهاد لإصرارهم على الا ول بأن القرآن ليس بمخلوق<sup>(۲)</sup>

و إذا كان الخليفة \_ وهو رئيس الدولة \_ قد وصل إلى هذا الحد من التمسك بآراء المعتزلة ودقاعه عنها ؛ فإننا نستطيع أن نتصور ما كانوا محظون به من جاه وسلطان ، فاقد التفف حول الخليفة رجالهم، وجلس هو منهم مجلس التلهيذ ؛ فأخذ عن أبى الهذيل الملاف ، وثمامة بن أشرس الذي يروى البغد ادى أن الخليفة قد تلتى مبادى و الاعتزال على يديه <sup>(r)</sup> . أما الرجل الذي لعب دور المتزلة الكبير في بلاط الخلافة ، واستطاع بنفوذه لديهم أن مجملهم محلون الناس فى كل مكان على الإيمان بمذهب المتزلة ، فهو القاضى أحد بن أبي دؤاد الإيادي <sup>(د)</sup> ، فلقد عاصر ذلك الرجل ثلاثة من خلفاء بنى العباس هم : المأمون و المعتمم والوائتى ، وكان له فى قلب كل منهم مكان وسلطان . محب المأمون و حضر مجالسه ، وكان المأمون يشهد له بالملم والفضل ؛ روى أن إراهيم بن الحس قال : « كنا عند المأمون فذكر من بايع من الأنصار وكناه وأنسابهم فقال الأمون : إذا استجلس الناس فاضلا فنل أحد ، وكناه وأنسابهم فقال الأمون : إذا استجلس الناس فاضلا فنل أحد ،

(۱) یوجد النص الکامل لهذا الکتاب فی تاریخ الطبری ج ۱۰ س ۲۸۶ وما بعدها
 (۲) انظر وفیات الأعیان ج ۱ س ٤٨ والطبری ج ۱۰ س ۲۹۲ ومناقب الإمام أحمد.
 ۳۱۰ .

- ۳) الفرق م ۱۰۷
- (٤) اقرأ ترجمته في : وفيات الأعيان ج ١ ص ٦٣ .

فقال أحد : بل إذا جالى العالم خليفة فمثل أمير المؤمنين الذى يفهم عنه ، ويكون أعلم بما يقوله منه (`` » .

وقد كتب المأمون وصية لأخيه المعتصم جاء فيها : « وأبو عبد الله أحد أبى حواد ، لا يفارقك ؛ أشركه فى المشورة فى كل أمرك ، فإنه موضع ذلك ، ولا تتخذن جدى وزير ا<sup>(٢٢</sup> » ولقد نفذ المعتصم هذه الوصية خير ما يكون التنفيذ قال « لازون ابن اسماعيل » : « ما رأيت أحدا قط أطوع لأحد من المعتصم لابن أبى دؤاد . وكان يسأل الشىء اليسير فيمنع منه ، ثم يدخل ابن أبى دؤاد فيكلمه فى أهله وفى أهل النغور وفى الحرمين وفى أقاصى أهل المشرق والمغرب فيجيبه إلى كل ما يريد<sup>(٢٢</sup> » .

وقد استغلاب أبى دؤ ادسلطته فى بلاط الخلافة ، فبذل قصارى جهده فى نشر تعاليم المعتزلة ؛ فما أن جاءت خلافة الواثق بعدالمتصم ، حتى كان المعتزلة قد بلغوا قمة المجد ؛ فلم يكن الواثق أقل من سابقيه حبا للمعتزلة فأمعن فى نشر مذاهبهم ، ووالى جهوده فى حمل الناس على القول مخلق القرآن ، وأرسل إلى القصاة فىسائر البلاد أن يمتحنوا الناس فى القرآن ، وألا يقبلوا شهادة من لم يقل بالتوحيد، فيس بسبب ذلك عالم كشير<sup>(د)</sup> »

وهكذا تحدثنا كتب التاريخ عن حلطان المعتزلة ونفوذه فى تلك الفترة من التاريخ ، وكيف أسهم كانوا من الجاه وسعة النفوذ لدى الخلفاء إلى حد أسهم شغلوهم بنشر مذاهمهم ، وكلفوا قضائهم بامتحان الناس فى خلق القرآن ، وأخذوا بالعقاب الشديد من تسول له نفسه معارضة هذه المقالة ، ولكن تشدد الخلفاء

- (١) الوفيات ج ١ ص ٢٤ .
- (٢) الوفيات ج ١ ص ٦٢ .
- (٣) الوفيات ج ١ ص ٦٦ .
- (٤) تاريخ اليعتوبي ج ٢ س٨٨٠ .

فى ذلك السبيل وضغطهم على رجال الحديث وأغنهم ، لم يكن <sup>لي</sup>مر دون أن يترك الآثار فى نفوس أهل السنة ، وأن يضاعف ما فى صدورهم من أحقاد ضد المعتزلة وأن يهيىء لتلك الحركة العنيفة التى قام بها المتوكل ضدهم ، فعزل قضاتهم وصادر ضياعهم وأملاكهم<sup>(1)</sup> وأاتى بهم فى دياجير السجون ، وأعلن براءة الإمام أحد. ابن حنبل ، وكرمه لقاء مالتى من سلفه<sup>(٢)</sup> من عنت وقسوة ، وهكذا أمعن المتوقل فى اضطهاد المعتزلة ـ على نفوذهم ـ حتى خفت صوتهم وتزلزل سلطامهم وأصبحوا عرضة لسخرية الناس وانتقامهم وهجاء شعر الهم<sup>(1)</sup> ، وقد كان ذلك كله رد فعل مباشر الذلك التطرف<sup>(3)</sup> الذى أخذ به الخلفاء قبل المتوكل رجال الحديث ، وحملهم بالقوة على أن يدينوا مخلق القرآن

وهكذا بدأت بخلافة المتوكل سنة ٢٣٣ ه فترات الضعف والانكماش. لعلك المدرسة الكبيرة التى ظلت زهاء قرن ونصف تقريباً صاحبة السيادة الفكرية والنفوذ المقلى فى بلاد العالم الإسلامى ، بينما أخذ أعداؤهم أهل السنة يستردون. مكانتهم ، ويعودون إلى سابق مجدهم .

ولقد زاد المعتزلة ضعفاً وأهل السنة قوة خروج أبى الحسن الأشعرى. على المعتزلة وانشقاقه علمهم ، وقد كان علما من أعلامهم وإماما فذا من أثمهم<sup>(ه)</sup> .

ولا شك أن ظهور مذهب الأشاعرة فى تلك الفترة كان نتيجة طبيعية لذلك. الصراع الذى احتدم طويلا بين المعتزلة وأهل السنة ؛ فالمعتزلة قد بنوا تأملاً مهم

- (١) انظر : الطبري ج ١١ ص ٤٠ وتاريخ اليعقوبي ج ٢ ص ٩٧ .
  - (٢) مناقب الإمام أحد ص ٣٦١ .
    - (٣) المناقب ص ٣٠٨ .

(4) Nicholson. p. 369.

(٥) انظر : المطط للمقريزي ج ٤ ص ١٨٦.

الدينية على النظر العقلى، وبالنوا فى الاعتداد بالمقل وجعله هو الأساس الأول فى تفكيرهم الدينى و إهمال النصوص التى تتمارض مع أحكام العقل، وأهل السنة كانوا على المكس من ذلك يموتلون بصفة مطلقة على النصوص، ومجعلونهما وحدها الحجة فى إثبات الأحكام الشرعية دون نظر إلى العقل ؛ فجاء مذهب الأشاعرة والتزم منهجا وسطا بين هـ ذين المذهبين<sup>(۱)</sup> فهو لا يغالى فى الاعتداد بالمنقول وحده كأهل السنة ، ولا يتطرف فى الاعباد على المقل وحده المقول».

إذن فظهور الأشاعرة ، كان يعنى ظهور مدرسة كلامية جديدة لها طابع خاص ولكن هذا الطابع لم يكن محل رضى وقبول من الحزب القديم لأهل السنة ، لأنهم قد ارتبطوا مع للعتزلة بمبدأ مشترك ﴿ وهو أن البرهان المؤسس على المناصر النقلية لا يعطينا أى يقين<sup>(٢)</sup> » فالأشاعرة – من وجهة نظر النقليين من أهل السنة – لم يكن بينهم و بين المعتزلة فرق كبير<sup>(3)</sup> ، ومن ناحية أخرى فقد كان الأشاعرة حربا على المعتزلة ، فقد قاوموهم أشد المقاومة ، وألفوا الكتب لإبطال آرائهم وإظهار فضائحهم كالذى فعله زعيمهم أبو الحسن فى كتابه ﴿ الإبانة في أصول الديانة » ثم مات وهو يلعنهم<sup>(٥)</sup> لأنه كان شديد الكره لهم والاقمة عليهم .

(۱) انظر : دى بور : ص ٦٠ وتاريخ الحضارة الإسلامية في القرن الرابع ج ١
 ۳۳۷ – ۳۳۸ .

(٢) الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي ص ٢ .

(۲) المقيدة والشريعة في الإسلام \_ جولدتسهبر \_ ترجمة حسن عبد القادر وآخرين من ١١٢.

- (٤) نفس المصدر ص ١١٤ .
- (•) طبقات الشافعية ج ٢ س ٢٧٧ .

إذن فالأشاعرة لم يروقوا أهل السنة القدماء ، كما لم يروقوا المعتزلة ، ولكن الذين أقبلوا على الأشاعرة وتلقوا مهجهم فلرضى والقبول ، م طائفة من أهل السنة المحدثين الذين وجدوا فى هذا المهج خير وسيلة لقضاء على النزاع الذى استمر طويلا بين أهل السنة القدماء المستمسكين بالنصوص<sup>(1)</sup> وبين المعتزلة . ولعل استجابة طائفة من أهل الحديث لمهج الأشاعرة ، كانت أثرا لكفاح المعتزلة فى سبيل انتصار حتى العقل ، فلقد ترك كفاحهم هذا أثرا حتى فى الإسلام السنى ولم يكن من المسكن إبعاد هذا الأثر تماما<sup>(٢)</sup> .

على أية حال لقد كان ظهور الأشاعرة عاملامن أقوى العوامل التي ساعدت على إضعاف المعنزلة وخفوت صوتهم ؛ ذلك الصوت الذى لم يتبع له بعد ذلك أن يرتفع بنفس القوة التي كانت له من قبل<sup>(٢)</sup> .

## موقف أهل السنة من للمتزلة :

إذا كان المعتزلة قد أسرفوا أيام سلطانهم فى حرب أهل الحديث واضطهادهم مستعينين على ذلك مجاههم وقوة نفوذهم فى بلاط الخلافة؛فإنه من الطبيعى أن يتخذ أهل السنة منهم نفس الموقف ، وأن يكيلوا لهم الصاع صاعين حين تهيأت لهم الفرصة بعد زوال نفوذ المعتزلة وأفول مجمهم

وأول مارى من ذلك ، تلك الكتب التي ألفت قرد على للمتزلة ، ألفها المتأخرون من أهل السنة مثل أبي منصور البغدادي للتوفي في القرن الخامس سسنة ٤٢٩ ه

- (٢) العقيدة والشريعة الإسلامية ص ١٠٧.

(3) Nicholson. p. 369.

فإنه ألف كتابه والفرق بين الفرق» ليهاجم فيه المعتزلة وغيرهم من القرق الأخرى. التى لم ندخل فى نطاق أهل السنة ، وفى ذلك الكتاب برى البغدادى يسفه آراء للمتزلة،و يقبح مذاهبهم،و محكم عليهم بالكفر ، ويصف آراءهم بأنها فضائح ، وكان لا يمر بذكر واحد من رجالهم إلا سفهه وحقره وسخر منه ونسبه إلىالكفر .يقول عند ذكره لعمرو بن عبيد : ﴿ وكان جده من سبى كابل ، وما ظهرت البدع والضلالات فى الأديان إلا من أبناء السبايا كا روى فى الخبر<sup>(1)</sup> » .

ويقول عند ذكر**، ل**نظام : « والمعتزلة يموهون على الأغمار بدينه ، يوهمون أنه كان نظاما للحكلام المنثور والشعر الموزون ؛ و إنما كان ينظم الخرز فى سوق. البصرة<sup>(۲)</sup> » .

ويقول عند ذكر الجاحظ : « ولو عرضوا جهالاته فى ضلالاته ، لاستنفروا الله تعالى من تسميتهم إياه إنسانا فضلا عن أن ينسبوا إليه إحسانا<sup>(CD</sup> » وهمذا لم يدع البفدادى واحدا من رجال المعتزلة الذين عرضلسرد آرائهم إلا سفهه وسفه آرامه .

ومن الكتب التي ألفت للطمن على المعتزلة ، كتاب ابن قتيبة الدنيورى سنة ٢٧٦ «تأويل مختلف الحديث في الرد على أعداء أهل الحديث» وكتاب « مناقب الإمام أحد بنحنبل» للامامأبي الفرج الجوزى سنة ١٩٧ وكذلك « المللوالنحل » الشهر ستاني « والفصل » لابن حزم .

ومن ناحية أخرى -- غير تلك الكتب - نرى أهل السنة يسرفون فى تسكفير المعتزلة و يستبيحون دماءهم وأموالهم ، وليس على قانل الواحد منهم قود

- (۱) الفرق بين الفرق ص ۱۰۱ .
  - (۲) نفسالمصدر مر۱۱۳.
  - (٣) نفس المصدر ص ١٦٠ .

ولا دية ولا كفارة؛ بل لقاتله عند الله القرابة والزلنى<sup>(١)</sup>، وروى عن محمد بن يحيى أحد رجال السنه أنه قال: « من زمم أن القرآن مخلوق فقد كفر وخرج من الإيمان و انت منه امرأته ، يستتاب : فإن ماب، و إلا ضربت عنقه وجعل ماله فيئا بين المسلمين ولم يدفن فى مقابر هم<sup>(٢)</sup> » .

وقد وجد شمراء أهل السنة فى ضعف المعتزلة وانكماش سلطانهم فرصة لتشغى منهم والنقمة عليهم . قال أحد شعر أنهم يُسِّفه المعتزلة ، ويعلن انتهاء دولتهم ، ويشيد برجال الحديث ، وينوه بثباتهم أمام اضطهاد المعتزلة وتعسفهم :

| ووهى صلبهــم ثم انقطع                                                 | ذهبت دواة أحماب البسدع                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| حزب إبلهس الذي كان جع                                                 | ۔<br>وتداعی بانمراف جمعہم                                                       |
| من فقيــــــه أو إمام يتهم                                            | هل لهم يا قوم في بدعتهــم                                                       |
| علم النـاس دقيقات الورع                                               | مثل سفيان أخى الثور الذي                                                        |
| برك النسوم لهسول المطلع                                               | أو سليان أخى التيم الذى                                                         |
| ذلك البحمر الغزير المنتجع                                             | أو فقيسه الحسرمين ماك                                                           |
| ذاك لو قارعه القــرًّا قر ع                                           | أو فق الإسلام أعنى أحمدا                                                        |
| لا ولا سيغهــم لما لم <sup>(٣)</sup>                                  | لم مخف سوطهم إذ خوفوا                                                           |
| وهَكذا نجد أن أهل السنة لم يدخروا وسماً في الانتقام من المتزلة وإبراز |                                                                                 |
|                                                                       | ولعالية بله ال الله الله مع المع المرابع المع المع المع المع المع المع المع الم |

(۱) الفرق بين الفرق من ١٠١ .
 (۲) الصواعق المرسلة ج من ٣٠٨ .
 (٣) مناقب الإمام أحد من ٣٠٨ .
 (٣) مناقب الإمام أحد من ٣٠٨ .

تلك صورة سريعة عن حياة المعتزلة فيا بين القرنين الثانى والثالث ، فماذا كان مصيرهم فى القرن الرابع ؟ وعلى أية صورة كانت حياتهم بعد أن حلت مهم السكبة فى عهد الخليفة للتوكل وبعد ظهور حزب الأشاعرة الذين كونوا مع أهل السنة حزباً قوياً كان حرباً لا هوادة فيها على المعتزلة ؟ ؟

المعتزلة في القرن الرابع : \_

ظل المعتزلة زهاء قرن ونصف من الزمان ( ١٠٠ – ٢٢٧ ) وهم يتمتعون بالجاء والسلطان والنفوذ الفكرى ، وكانت مبادمهم هى الآراء الدينية الرسمية البلاط العبامى<sup>(1)</sup> ؛ فقد رأينا مبلغ الثقة التى كان يتمتع مها المعتزلة لدى الخلفاء السابقين فى الحكومة العباسية ، ورأينا مدى ما كان يبذله هؤلاء الخلفاء من جهد لتسكون مبادىء المعتزلة هى المبادىء الرسمية التى يجب أن مدين مها الناس جعيماً ، ومدى ما كانوا يفرضونه من عقاب على المخالفين من أهل الحديث . ولقد كان لإسراف للمتزلة فى ثقتهم بالمعتل ، وإهالهم النص ، وازدر الهم لأهل الحديث ، وإمعامهم فى الجدل والمناقشة إلى حدالتشعب والخلاف وتكفير بعضهم المحيث ، وإمعامهم فى الجدل والمناقشة إلى حدالتشعب والخلاف وتكفير بعضهم ونصف من الزمان ، فإنه بعد انتصار حزب أهل السنة عركات الاضطهاد التى ونصف من الزمان ، فإنه بعد انتصار حزب أهل السنة عركات الاضطهاد التى الفكرى<sup>(7)</sup>

ومع ذلك فإن المعتزلة فى القرن الرابع قد استطاعوا ــ بقدرٍ مَّا ــ أن يجمعوا

(1) Shorter, Incyclopeadia of Islam. p, 423.

(۲) الفرق بين الفرق من ١١٠. (3) Nicholson. p. 369, Hamilton, A. R. Mohammedanism p.90

شتامهم ويحزموا أمرهم ، ويحاولوا أن يصلوا ما انقطع من تاريخهم الججيد ، وكفاحهم العظيم في نصرة العقل وتمجيد حرية الفكر . حتيقة لم بكن للمعتزلة في الغرن الرابيح ولا بعد القرن الرابع ما كان لهم من مجدد وسلطان أيام المأمون والمعتصم والواثق ، ولم تعد لهم تلك السيادة الفكرية التي ظلوا متمتعين بها منذ نشأتهم حتى وجه إليهم المتوكل ضربته التي شتت شملهم ، وأضعفت سلطانهم ، ولـكمهم على أية حال ؛ قد حاولوا استرداد شيء من مكانتهم ، ولم يكن ليتم لهم ذلك ما لم يستميلوا السلطة الحاكمة، ويتملوا على التقرب منها والنودد إلىها ، حتى يكسبوا عطفها، وينالوا في حاها ما نالوه أيام الخلفاء السابقين من حكومة بني العباس ، وكانت وسيلتهم إلى ذلك هي أن يتحدوا مع الشيءة (١) ويزيلوا ما بين هؤلاء وبينهم من أسباب الفرقة والخلاف، فإذا ما تم لهم ذلك استطاعوا أن ينالوا ثغة الحكام \_ وهم آنذاك بنو بويه \_ الذين كا وا يعتنقون مذهب النشيم (٢) ، ومن ناحية أخرى ؛ فإنهم يكسبون بالشيعة قوة جديدة تقف إلى جانبهم في وجه أهل السنة ، وفعلا قد خطا المعتزلة هذه الخطوة ، واستطاعوا أن يضموا إلى صفوفهم طائفة من الشيمة (") الذين بهجوا بهجهم وأخذوا عنهم أصول علم الكلام وأساليبه (4) ، ومن هذه الوحدة التي تمت بين الشيعة والمعتزلة ، قوى مذهب الاعترال مرة أخرى ، ولتى في ظل بنى بويه كثيراً من القبول والتشجيم فانتشر بالعراق (•) وخرسان وما وراء الهر ، واعتنقه جماعة من مشاهير الفقهاء ؛ ويحدثنا «شمس الدين المقدسي » في أما كن مختلفة من كتابه إ« أحسن التقاسيم

(۱) انظر المترلة : زهدى جار أقد ـ س ٢٠٤ .
 (٢) انظر ٤ خطط المريزى ج٤ س ١٨٤ .
 (٣) أنظر : المنية والأمل س ٥ ـ ٦ وميران الاعتدال لذهى ج٢ س ٢٣٥ ، ثما نظر.
 (٣) أنظر : المترلة : زهدى جار الله في كتابه المترلة س ٢٠٤ ، ٥٠٥ .
 (٤) أنظر : المترلة : زهدى جار الله : س ٢٠٠ .
 (٩) أنظر : خطط المريزى ج٤ س ١٤ والصواعق المرسلة ج٢ ص ٨٣ .

فى معرفة الأقاليم ٢ عن مدى اندماج الشيعة فى المعتزلة فى القرن الرابع ، ومدى أثر ذلك فى انتشار مذهب الاعتزال وقوته فيقول : إن معظم الشيعة فى بلاد العجم كا بوا معتزلة ، وإن معظم فقمائهم من المذاهب الثلاثة يدينون بالاعتزال ، وأن الأمير البويهى عضد الدولة كان يعمل على مذهب الاعتزال<sup>(١)</sup>وفى خوزستان كان معظم السكان معتزلة <sup>(٢)</sup> ، وكان الشيعة فى عمان وصعدة والسروات وسواحل البحرين كلهم معتزلة أيضا<sup>(٣)</sup> .

يتضبح من ذلك أن المعتزلة فى القرن الرابع وفى ظل الحكام من بنى بويه قد استطاعوا أن يستعيدوا شيئا من مكانتهم القديمة ، وأن يستردوا قايلا مما فقدوه بعد نكبتهم على يد المتوكل ، فنرى كثيرا من رجالهم تسند إليهم بعض المناصب الكبيرة فى الدولة<sup>(1)</sup> ، ونرى كثيرا من رجالهم يعقدون الحلقات العلمية ايتدارسوا فيها أصول<sup>(0)</sup> مذهبهم ويلقنوا الناس تعاليهم ومبادئهم . ولكن المعتزلة لم يتسع ملطانهم بصفة أكيدة إلا فى عهد والصاحب بن عباد» الذى كان يعمل وزيرا لمؤيد وطل الناس من مذهبهم كان يعمل والماحب بن عباد» الذى كان يعمل وزيرا لمؤيد وطل الناس من مذهبهم كان يعمل المامون و المعتصم والواثق ، وجعل الإيمان بمذهب المعتزلة وسيلة إلى الرزق والتمتع بالجاء فى الدنيا · قال فى توقيعه على رقعة أبى الحسن البلخى : « من نظر لدينه نظر نا لدنياه ، فإن آثرت العدل والتوحيد يسطنا لك الفضل والتميد ، وإن أقت على الجبر فليس لكسرك من جبر<sup>(٧)</sup> » .

لقدكان الصاحب قوة عظيمة اشتد بها أزر المعتزلة ، وبيدو أن الصاحب

هد تلقى مبادى. الاعتزال عن أبيه « عباد » ا**لذى قال عنه ياقوت إنه « صنف** كتابا فى أحكام القرآن نصر فيه الاعتزال وجود فيه <sup>(١)</sup> » .

ولقد جد الصاحب فى نشر الاعتزال والدعوة له بكل وسيلة ممكنة ؛ فقد كان يعقد المجالس فى حضرته، و يسأل الناس رأيهم فى القرآن: أمخلوق هو أم غير مخلوق ، وتجرى ببنه وبيهم مناظرات فى ذلك<sup>(7)</sup> فإن استجابوا لرأيه فقد نالوا الحظوة عنده ، ونعموا عالديه كما يقول ياقوت : إن الناس قد دخلوا فى مذهب ابن عباد وقالوا بقوله رغبه فيا لديه <sup>(7)</sup>: وإن لم يستحيبوا فلهم منه الويل والثبور . اجتمع الناس يوما فى مجلسه وكان بينهم رجل من أعداء المعتزلة يسمى الزغفرانى فنظر إليه ابن عباد وقال : « أيها الشيخ سرى بقاؤك وساءى عناؤك ، ولقد بلغنى مَدَوَاؤك<sup>(1)</sup> وما خيله إليك خيلاؤك ، وأرجو ألا أعيش حتى يُرد عليك غلواؤك ماكان عندى أنك تقدم على ما أقدمت عايه ، وتنتهى فى عدوانك لأهل المدل والتوحيد إلى ما انتهبت إليه ، ولى معك إن شاء الله ميار له ليل ، وليل يتبعه ليل وثبور يتصل به ويل ، وقطر يدفع ومعه سيل « وسيعم المكار لمن عقبى الحار » فقال له الز عفرانى : حسبنا الله ونهم الوكر <sup>(0)</sup>

ويبدو أن الصاحب فيا بين وعده ووعيده، وإغرائه وتهديده ، قد حمل معظم الناس على الدخول فى مذهب الاعتزال واعتناق مبادئه لذلك قال له الحسين الكلابى المتكلم حين اجتهد به للدخول فى مذهبه : « دعنى أيها الصاحب أكن مُسْتَحدُّا<sup>(1)</sup> فما بقى غيرى ، فإن دخلت فى الذهب لم يبق بين يديك من

(١) معجم الأدباء ج٦ س ١٧٢ .
(٢) معجم الأدباء ج٦ س ١٧٢ .
(٣) معجم الأدباء ج٦ س ٢٧٩ .
(٣) معجم الأدباء ج٦ س ٢٧٩ .
(٤) العدواء : البعد والشغل يصرفك عن الشيء .
(٩) معجم الأدباء ج٦ س ١٩٩ ، ١٩١ .
(٩) معجم الأدباء ج٦ س ١٩٩ ، ١٩١ .
(٦) مستحد : اسم مكان من استحد أى فضب ، وللمنى : دعنى أكن موضع غضبك .

ينبو عليك قبيحه ، ويبدو للناسءواره ، نضحك وقال : قد أعنيناك يا أبا عبد الله « وبعد » فما نبخل عليك بنار جهنم أصل بهاكيف شئت<sup>(()</sup> » .

وهكذا برى أن الصاحب بن عباد ، لم يأل جهدا فى نشر مذهب الاعترال ، ولقد استغل فى ذلك السبيل ساطنه ونفوذه كوزير أتيج له من القوة وعظمة الجاء ما لم يتع لغيره . يحدثنا ياقوت عن مهابة الصاحب وسمو مكاننه فيذكر أن أكابر القواد : «كانوا يمشرون باب داره ، فيقفون على دوابهم مطرقين لايتكلم واحد منهم هيبة وإعظاما لموضمه إلى أن مخرج أحد خلفاء حجابه ، فيأذن لبعض أكابرهم و يصرفهم ، فسكان من يؤذن له فى الدخول يظن أنه قد بلغ الأمال ونال الفوز بالدنيا والآخرة<sup>(٢)</sup> ، ويقول أيضا : « فأما أكابر الدولة فسكان الواحد إذا رأى أحد حجابه ، بل أحد الأصاغر من حاشيته ، فيأن فرائصه كانت ترتمد ، وجوانحه كانت تصطفق إلى أن يعلم ما يريده منه ومخاطبه به <sup>(٣)</sup> .

إذا تصورنا كل ذلك للصاحب بن عباد، استطعنا أن نتصور مبلغ ما لقيه مذهب الممزلة على يديه من نصر وتأييد وقوة ، ولكن ذلك كله ، كان أشبه محلم لم يتح له أن يستمرطويلا ، فما هو إلا أن قضى الصاحب حتى قضى معه ذلك المجد الذي بدأ للمتزلة يستشمرونه بعد أن فقدوه ، وتبعثرت تلك القوة التي أخذت تتجمع لتستعيد مكانتها التي كانت لها ، فنى أخريات القرن الرابع سنة ٢٨٥ مات الصاحب،وترك للمتزلة يعانون نكبة جديدة،ويستسلمون لنوبة أخرى من الضعف والهزيمة ، فتستبد مهم الساطة الحاكة ، ويتنكر لهم نخر الدولة الذي مالبث بعد موت الصاحبأن انتقم منهم ، وصادر أملاكهم ، وشتت شملهم<sup>(1)</sup> ، وكانت هذه

- (١) معجم الأدباء ج ٢ س ٢٢٠ ، ٢٢٦ .
- (٢) معجم الأدباء ج٦ ص ٢٤٦ ، ٢٤٦ .
- (٣) معجم الأدباء ج٦ ص ٢٤٧ ، ٢٤٨ .
- ٤) أنظار : ذيل تجارب الأمم من ٢٦٢ ، ٢٦٣ .

السنوات التي عاشوها في ظلال الصاحب وحاه، هي آخر ماكان لهم من أيام المجد والقوة ، فلقد ساءت بعد ذلك حالهم ودالت دولتهم ، وكانت محاولاتهم التي بذلوها بعد ذلك لاستعادة سلطانهم أشبه شيء بانتفاضة الذبوح ؛ فمنذ ضعفت دولة بني بويه أخذ سلطان الحزب السني يقوى و يشتد ؛ بينما أخذ الحزب الذي ائتلف من الشيمة وللمترقة يضعف ويتلاشي .

وهكذا قدر لتلك الحركة الفكرية أن تشهد نهايتها بعد أن سجلت فى تاريخ الفكر الإسلامى خطا عريضا من الكفاح والصراع فى سبيل نصرة المقل والدقاع عن حوزه الدين والاعتراز بحرية الإنسان .

أثر الممتزلة فى التفكير الإسلامى : ـ

كان ظهور للمنزلة ممثل الآتجاه التحررى الصاعد فى التفكير الإسلامى ، وكانت عقليتهم التى تمت فى ظلال ذلك المزيج الهائل من الثقافات المقلية المختلفة مؤذنة بقيام مرحلة ثقافية جديدة ، تتسم بالممق والخصوبة وتمجيد المقل والاعتزاز بحرية التفكير ، مرحلة كان لابد لها أن تبدأ لتختط مسارا جديدا للثقافة المربية التى أخذت منذ ازدهار حركات الترجة ، وبداية القاح الثقافى تصطبغ بصبغة جديدة فيها ملاميح كثيرة لنيارات فكرية أجنبية .

لم يكن من المكن أن تظل الثقافة العربية جامدة منمزلة عن تلك التيارات الثقافية الجديدة دون أن تنأثر مها وتتفاعل معها ، ولم يكن من الممكن أيضا أن يقوم أهل السنة بأى دور فى تفهم هذه الثقافات ودراستها ومحاولة الاستفادة منها وللتوفيق بينها وبين ثقافتهم القرآنية التى كانت هى الطابع العام لحياتهم حتى ذلك الحين ، لم يكن ذلك من الممكن من قبل أهل السنة ؛ فهم جماعة محافظون متمسكون بأصول ثقافتهم التي تقوم على القرآن والحديث ، ولا يقبلون النظر فيا هداما حتى لايتورطوا فى قبول شىء قد يخالف منهاج شريعتهم أو نصوص دينهم ، ولذلك ظلوا بعيدين حذرين ، بجدون الغناء والسكفاية فى كتاب الله وسنة رصول الله،ولا يلتفتون إلىأى شىء آخر ، فأحد بن حنبل يقول للخليفة حين ضيق عليه الخناق فى مسألة خلق القرآن : ﴿ أعطونى شيئا من كتاب الله عز وجل وسنة رصوله صلى الله عليه وسلم أقول به<sup>(1)</sup> » والشافتى يقول : ﴿ إذا وجدتم السنة فاتبموها ولا تلتفتوا إلى أحد<sup>(1)</sup> » :

إذن كان لاح من قوة أخرى تسد تلك الفجوة الكبيرة التي كانت موجودة بين هذين النوعين المتباعدين من الثقافة . الثقافة الإسلامية الواضحة ، والثقافة الهيلينية المقدة<sup>(٢)</sup> ، وقد ممثلت هذة القوة في ظهور جاءة من المسكرين الأحرار أخذوا على عوائقهم ذلك العب ، فأقبلوا على الثقاقات الجديدة يتمثلونها ويتصقون جوانبها ، ومحاولون التوفيق بينها وبين مبادى دينهم وتعاليم شريعتهم وهؤلام المتزلة الذين كانوا من أكثر الطوائف الإسلامية إقبالا على هذه الثقاقات وتمرسا بها .

ولقد كان أثر ذلك الدور الذى قام به للمترنة عميقا فى الفكر الإسلامى ، فقد قاموا بمهمة التوفيق بين الدين والفلسفة الجديدة ، واستطاعوا أن يعرضوا قضايا هذا الدين فى صورة مقبولة لدى للثقفين الأجانب<sup>(1)</sup> . كما استطاعوا أن يقفوا وقفة قوية فى وجه الزنادقة والملحدين وأصحاب المقائد الفاسدة ، وأن يتخذوا من ثقافتهم المقلية سلاحا يواجهون به كيد هؤلاء الذين كانوا يستخدمون نفس السلاح فى موقفهم المدائى من الإسلام .

إن الدور الذي قام به للمتزلة في الرد على الزنادقة والخالفين وأصحاب الديانات الأخرى ، يعطينا صورة واضحة عن نضالهم الصادق في نصرة الإسلام

- ۳۲۷ مناقب الإمام أحمد س ۳۲۷ .
- ۲۰۰ سر۲۰۰ سر۲۰۰ ۲۰۰۰
- (3) Hamilton. A. R. Mohammedanism p. 88
- (4) . Hamilton. A.R.Mohammedanian. p. 89

والدفاع عن مبادئه وتعاليمه وتأييده بالحجة الدامغة وللنطق السديد ؛ فإنهم لما وجدوا أعداء الإسلام متسلحين بالمنطق وبالفلسفة وسائر العلوم العقلية ليستعينوا مها على مواقفهم الجدلية ضد الإسلام ، لم يكن بد من أن يقبل للمتزلة<sup>(1)</sup> على هذه الثقافات ويتزودوا بها حق يكونوا متسلحين بنفس السلاح ، ومصادر التاريخ العربي تعطينا صورة عن نشاط للمتزلة في ذلك السبيل ، وتوضح لنا مدى حاستهم للدفاع عن الدين الإسلامي ومناظرة أعدائه ودحض حججهم وإبطال مزاعمهم ، فواصل بن عطاء يؤلف كتابا في الرد على<sup>(7)</sup> للمانوية ، ويعقد المناظر ات لمناقشهم الغرض ، ولقد نوه أحد الشعراء بذلك فقال : \_

ملقن ملهم فيا يحاوله جم خواطره جواب آفاق<sup>(۳)</sup>

وكان واصل إذا جنه الليل وقف وصف قدميه للصلاة ولوح ودواة موضوعان أمامه ؛ فإذا مرت آية فيها حجة على مخالف جلس فكتبها ، ثم عاد في صلاته<sup>(3)</sup> ، وقد كان واصل شديد الوطأة على الزنادقة والملحدين ، يروى أنه قال ليشار حيثا تتابع عليه مايشهد بإلحاده : (أما لهذا الأعمى لللحد ، أما لهذا المشنف المكنى بأبي معاذ من يقتله ؟ أما والله لولا أن النيلة سجية من سجايا النالية لدست إليه من يبعج بطنه في جوف منزله<sup>(2)</sup> ... »

ولم يكن واصل وحده هو ال**ق**مى تولى هذه للمهة ؛ بل لقد كان ذلك هو م أحجابه من بعده ؛ فأبو الهذيل العلاف كان من أشد رجال للمتزلة صلابة عود

- (۱) نفس المصدر . (۲) المنية والأمل من ۲۱ .
- (٣) معجم الأدباء ج ١٩ س ٢٤٩ .
  - (٤) المنية والأمل ص ١٩ .
- ۹۷ سال السيد المرتضى ح۱ س ۹۷ .

وقوة حجة ، وكان من أكثرهم دأبا للرد على للماندين ومناظرة المخالفين ، روى عنه أنه ألف ستين كتابا يبطل فيها حججهم ويفند أقاويلهم<sup>(1)</sup>، وأنه ألزم الحجة يهوديا قدم إلى البصرة فناظر طائفة من مشايخ للتسكامين فيها فقطعهم وألهمهم<sup>(1)</sup>، وشهد له صالح بن عبد القدوس الزنديق الثنوى للشهور بالبراعة وقوة الحجة حيبًا ناظره وقطمه فقال : \_

أبا الهذيل جزاك الله من رجل فأنت حقا لعمرى مفصل جدل (")

وكان أبو الهذيل كثير المناظرة لمصومه من المجوس وغيرهم فيلزمهم الحبة بأقل الـكلام<sup>(4)</sup>. فاظر بوما مجوسيا فقال له : « ماتقول فى النار ؟ قال : بنت الله قلت فالبقر : قال : ملائـكة الله قص أجنحتها وحطها إلى الأرض يحرث عليها فقلت فالماء : قال : نور الله . قلت : فما الجوع والمطش ؟ قال : فقر الشيطان وفاقته ثم سلحوها على رأس « بهمن » الملك . قلت : فما فى الدنيا شر من المجوس أخذوا ملائـكة الله فذمحوها ، ثم غسلوها بنور الله ، ثم شووها ببنت الله ، ثم دفسوها إلى فقر الشيطان وفاقته ؛ ثم سلحوها على رأس بهمن أعز ملائكة الله ؛ فانقطع المجوسي وخجل مما لزمه <sup>(4)</sup> » .

وهكذاكان النظام وثمامة من أشرس وبشر من المعتمر والجاحظ وغيرم<sup>(1)</sup> من دهاقين المعتزلة وكبرائمهم ، فقد كانوا لا يدخرون طاقة ولا جهداً فى الدفاع عن حوزة الإسلام ومناظرة مخالفيه ، ولقد مكمهم من ذلك ثقافتهم الواسعة وتمكمهم من أساليب الجدل والمنطق التي كانوا يدهمون بها أقوالهم وآرامهم

(١) أنظر : المنية والأمل ص ٢٠ .
(٢) أمال السيد الرتضى ج ١ س ١٢٤ .
(٣) المنية والأمل س ٢٧ .
(٤) المنية والأمل س ٢٢ .
(٥) أمالي للرتضى ح ١ ص ١٢٢ .
(٥) أمالي للرتضى ح ١ ص ١٢٢ .
(٦) أنظر تفصيل ذلك في : المنية والأمل والانتصار وأمالي المرتضى وسرح العيون .
ف ترجة الجاحظ والنظام والأغاني الجزء الثالث ومعجم الأدياء الجزء التاسم هشي .

ولم يكن من المسلمين. سوى المعتزلة – من يستطيع أن يقوم بذلك الدور الخطير ، وأن يقف فى وجه أعداء الإسلام تلك الوقفة القوية ، وأن يبرز قضايا الدين مذعمة بالدليل مؤيدة بالمنطق . يقول « أبو الحسين الخياط» : « هل على الأرض أحدرد على الدهريين سوى المعتزلة كإبراهيم النظام وأبى الهذيل العلاف ومعس والأسوارى وأشباههم ؟ وهل يعرف أحد صحيح التوحيد واحتج لذلك بالحجج الواضحة وألف فيه الكتب ورد فيه على أصناف الملحدين من الدهرية والثنوية سواهم<sup>(1)</sup> ؟؟ »

وهكذا نرى أن المعتزلة قد استطاعوا بثقافتهم الواسعة أن يقوموا بدور لم يكن يتسى لنيرهم القيام به ، فهم قد لامموا بين ثقافة الإسلام وثقافة اليونان ، واستطاعوا أن يوفقوا بين الدين والفلسفة ، وأن يتربوا بينهما بطريقة خففت كثيرا من اشتداد حركة الزيدقة التي ارتبطت إلى حد كبير بوجود تلك الفجوة بين هذين النوعين المتباينين من الثقافة ؛ فينما اطلع المسلمون على الفلسفات والعلوم المقلية الجديدة ، أخذ ضعاف الإيمان يشكون في قيمة عقائدهم وثقافاتهم ، ولحن المتزلة استطاعوا أن يسدوا تلك الفجوة (<sup>(٢)</sup> ، وأن يمهدوا لقيام نوع جديد من الثقافة العقلية ، يمكن أن يلتتي الدين والفلسفة فيها على صعيد واحد .

ومن ناحية أخرى، فإن المعتزلة أيضا مم وحدهم الذين تصدوا مجاسة للدفاع عن الدين وحمايته من ذلك الصراع الدينى الذى احتدم منذ استقرار حركة الفتح وامتزاج المسلمين بغيرهم من أهل الديانات والمقائد الأخرى ؛ فهم الذين قاوموا المسيحية واليهودية والمجوسية بفرقها المتعددة ،كما قاوموا حركات الزندقة والإلحاد وكانوا فى نضالهم هذا يعتمدون على ثقافتهم العميقة ومعرفتهم الواسعة بغنون

(2). Hamilton. A. R. Mohammedanism, p. 88

<sup>(</sup>۱) الانتصار م ۱۷ .

الجدل والمناظرة، وإحاطتهم بما كان فى هذه الديانات وللذاهب المختلفة من اتجاهات ومبادى. كما كانوا يعتمدون على شىء آخر أساسى ذلك هو احترامهم للمقل واعتباره أساسا مهماً فى مناقشاتهم الدينية ؛ فإن الدور الذى قاموا به مع الزنادقة والمخالفين لم يكن ليؤنى تماره إلا بذلك المهج الذى نهجه للمترقة ، و الذى يقوم إبتداء على تقدير المقل وتمجيده .

ولقد عرف الممتزلة فى التاريخ بأسهم أصحاب الفكر الحر ؛ وبأسهم المفكرون الأحرار الذين شقوا لهم طريقا جديدا فى البحث مختلف كل الاختلاف عن طريق الأثرية من أهل السنة الذين كانوا ينفرون من الكلام والجدل ، و ممتنمون عن الخوض فى كل ماجادت به الفلسفة الجديدة ؛ فقد كتب شتيلز Stainer كتابا عن المعتزلة سماه لا للمتزلة أو للفكرون الأحرار فى الإسلام<sup>(1)</sup> » و يصفهم آدم متز المعتزلة سماه لا للمتزلة أو للفكرون الأحرار فى الإسلام<sup>(1)</sup> » و يصفهم آدم متز Adam Moz العمرة سماه لا للمتزلة أو للفكرون الأحرار فى الإسلام<sup>(1)</sup> » و يصفهم آدم متز المعتزلة سماه دالمتزلة أو للفكرون الأحرار فى الإسلام<sup>(1)</sup> » و يصفهم آدم متز هاملتون Adam Moz معاملتون معاه المعتزلة المتزلة و الاستنارة<sup>(2)</sup>، وممثل هذا أيضا وصفهم هاملتون معام المتزلة المتزلة قد وسعوا ممين للمرفة الدينية بأن أدخلوا فيها عنصرا مهما آخر قيا وهو المقل الذى كان حتى ذلك الحين مبعدا بشدة عن فيها عنصرا مهما آخر قيا وهو المقل الذى كان حتى ذلك الحين مبعدا بشدة عن مده الناحية<sup>(4)</sup> » و يقول أيضا : لا محن لا نستطيع نكر ان أنه كان لاشاط المتزلة تتيجة نافة ، فقد ساعدوا فى جعل المقل ذا قيمة حتى فى مسألة الإيمان ، وهذا هو الفضل الذى لا محد والذى له اعتباره وقيمته ، والذى جمل لهم مكانا فى تاريخ الدين والثقافة الإسلامية<sup>(1)</sup> » .

- ۲٦٣ منظر : المعترلة : زهدى جار اقد من ٢٦٣ .
- (٢) الحضارة الإسلامية في القون الرايم \_ آدم متر \_ ترجمة أبو ريده ج ١ من ٣٣٥ .
  - (3) p. 88.

 (٤) العقيدة في الثمريعة والإسلام \_ جولدتسيهر \_ ترجة حسن عبيد القادر وآخرين من ٢٩١،٢٩٠.
 (٩) نفس المصدر من ١٠٢ . وقد مدح « بشر بن للعتمر » العقل وأشاد بقيمته فقال : قُد در العقل من رائد وصاحب فى العسر واليسر وحاكم يقضى على غائب قضية الشـــــاهد للأمر وإن شيئا بسض أفماله أن يفصل الخير من الشر بذى [ لذو ] قوىقد خصه ربه مخالص التقديس والطهر<sup>(1)</sup>

وقد كان لاعتزاز المعتزلة بالعقل أثر كبير فى التفكير الإسلامى ، فهم بهذا يستبرون أول من وضع أسس النظر المقلى فى الأدلة والبراهين ، وأول من خرج على طريقة السلف من التعبد بالنص وإعمال حق العقل .

ولقد أدى ذلك إلى دعم الحركة العقلية ، وإلى خلق آتجاه واضح يقدر حرية العقل والتفكير ، ولم يكن من المكن أن تذهب جهود المعتزلة في إقرار النهضة العقلية هباء ، أو أن تمردون أن تترك وراءها خطا عريضا واضع الملامح يسترشد به غيرهم من للفكرين الإسلاميين حتى ولوكانوا من أهل السنة . يقول جولدتسيمر مؤكدا هذه الحقيقة وهو يتحدث عن للمتزلة : ﴿ إِن حق العقل قد انتصر على أثر كفاحهم بنسبة صغيرة أوكبيرة حتى في الإسلام السنى ، ولم يكن هينا بعد هذا إبعاده تماها<sup>(ت)</sup> » .

وهكذا نرى أن نصيب المقل فى توجيه الحركات الفكرية قد تأكد على إثر كفاح المعتزلة فى ذلك السبيل ، ولم يعد من المكن ــكما قال جولدتسيهر ــ تنحية هذا المقل جانبا والاكتفاء بالبراهين النقلية وحدها كماكان يفعل السلف ، فالحركة التى قام بها أبو الحسن الأشعرى حوالى سنة ٢٠٠ والتى أقبل عليها طائفة

- ۱) نقلا عن : المقيدة والشريعة ف الإسلام س ۹۱ .
  - (٢) العقيدة والشريعة في الإسلام ص ١٠٢ .

كبيرة من أهل السنة، لم تستطع أن تهمل العقل فى مهجها الكلامى الجديد، بل اشتركت مع المعتزلة فى مهيج عام ومبدأ مشترك هو : « أن البرهان المؤسس على العناصر النقلية لا يعطينا أى يقين<sup>(١) »</sup> بل إنهم فى محوثهم الكلامية كانوا متأثرين بالمعتزلة إلى حد كبير<sup>(٢)</sup> وإن كانت حركتهم قد أتخذت وضعاً معاديا للمعتزلة .

ومن هنا فإن ظهور المعتزلة فى التاريخ ـ كدرسة فكرية لها طابع خاص ـ قد يدأت به مرحلة جديدة للفكر الإسلامى أوضح ما تتسم به تمرير المقل من سلطان النص ، ولم تكن هذه الخاصية وقفا على المعتزلة وحدهم ؛ بل لقد كان ذلك مهجاً وضح أثره فى الحركات الفكرية التى توالت بعدهم ؛ ولهذا يقول نيكاسون : إن المعتزلة قد ارتقوا بالتفكير الإسلامى إلى منزلة يعتد مها<sup>(٢)</sup>

المعتمزلة والعلوم العربية :

ولم يقف أثر المعتزلة فى التفكير الإسلامى عند هذا الحد ؛ بل لقد كان المقافتهم الواسعة التى لم تتميأ لغيرهم ، ولبيشهم التى كثر فيها الجدل والمناظرة ، ثم للدور الكبير الذى قاموا به من التوفيق بين المقل والنقل ، ثم الدقاع عن القضايا الإسلامية بالدليل والمنطق ، كان لهذا كله أثر فى تأسيس مبادىء العلوم العربية التى تتصل بمعانى الكلام وأشكاله وترتيب أفكاره .كالبلاغة والبحث والمناظرة ؛ فمن المروف أن هذه العلوم قد نشأت فى بيئات المتكلمين ، وأمهم هم الذين وضعوا أسسها ومبادئها . روى أنه قد لا اجتمع متكلمان فقال أحدها : هل لك في المناظرة ؟ فقال على شرائط : ألا تنضب ، ولا تعجب، ولا تشغب ، ولا تحكم في المناظرة ؟ فقال على شرائط : ألا تنضب ، ولا تعجب، ولا تشغب ، ولا تحكم ولاتقبل على غيرى وأنا أكبك، ولا تجمل الدعوى دليلا، ولاتجوز لنفسك تأويل آية

- المقيدة والشريعة في الإسلام من ١١٣ .
- (٢) أنظر المتزلة : زهدى جار الله ٢٥٨ وما بعدها .

(3) Nichelson. p. 369-370.

هلی مذهبك إلا إذا جوزت لی تأویل مثلها علی مذهبی ، وعلی أن تؤثر التصادق وتنقاد للتعارف، وعلی أن كلا منا يبیمناظرته علیأن الحق ضالته والرشدغایته<sup>(۱)</sup>»

فهذه كلمة جامعة ، تضمنت كل ما يمكن أن تقوم عليه آداب البحث والمناظرة من أسس ومبادى. ، وليس بغريب أن ترى متكلما يلتفت إلى هذا وينص عليه حيما سئل المناظرة ؛ فبيئات المتكلمين هى أخص البيئات بالجدل وألزمها للمناظرة ولقد تعلموا فى هذه البيئة ما ينبغى أن يكون وما لا يكون من أساليب التناظر .

ومن ناحية أخرى ؛ فإننا ترى للمعتزلة مذاهب نظرية كثيرة فى البلاغة العربية ابتدعوها من ثقافتهم ومراسهم الطويل لفنون القول وأساليب الكلام ، فممرو ابن عبيد والنظام وثمامة بن أشرس وبشر بن المعتمر والجاحظ<sup>(٢)</sup> ؛ هؤلاء جميعا كان لهم الفضل الأكبر فى تأسيس البلاغة العربية ، وربما يكون من الأولى أن تدع الحديث عن آثار المعتزلة ونشاطهم فى ذلك السبيل إلى الفصل التالى فإنه إلى عبال الأدب أقرب .

وهكذا شق المعتزلة لأنفسهم فى تاريخ الفكر الإسلامى طريقا يتسم بالعمق بقدر ما يتسم بالانساع ، وإذا كان قل تفكير عميق مخصب يقوم أساسا على صمة الثقافة واحترام المقل ؛ فإن المعتزلة كانوا -- كما رأينا -- أول من وضم دعائم ذلك المنهج الذى يقوم على تقدير العقل والاعتداد به إلى أبعد حد ممكن ذلك المنهج الذى فرض نفسه بعد ذلك على كل نشاط عقلى حتى عند أهل السنة والذى ارتق بالفكر الإسلامى إلى درجة عالية .

(۱) محاضرات الأدباء ج ۱ ص ٤٠ :

(٢) أنظر : البيان والتبيين ح ١ ص ١١٨ ، ١٢٦ ، ١٤٩ ثم إن القارى، ليجد ف فصول مختلفة من كتب الجاحظ ورسائله ومخاصة البيان والتبيين ألوانا مختلفة من للذاهب والاتجاهات التى وضعها الجاحظ وابتدعها فى علم البلاغة فى تواحيه المختلفة ، ولذلك فإنه يعتبر محق منأوائل مؤسسى علم البلاغة ، وسنتحدث من ذلك بشىء من التفصيل فيا بعد . وبعد : فهذه نبذة عن المعتزلة كما يصورهم لنا تاريخهم ، ولم يكن الغرض منها الدراسة المستفيضة لتلك المدرسة الفكرية الكبيرة ، فتلك غاية دومها محت واسع مستقل ، ولكن الغرض منها هو التمهيد لدراستنا لأدمهم فى الباب التالى ؛ فإن دراستنا لأدمهم لم تكن لتستقيم إلا على أساس من معرفتنا لنشأتهم وظروف حياتهم ونوع ثقافتهم وطبيعة تفكيرهم ومقومات عقليتهم ، وهذا هو ما قصدنا التعريف به فى تلك الدراسة العابرة التى تضمنها ذلك الفصل .

والآن سنأخذفى دراستنا لأدب المعتزلة، لنتبين إلى أى حد قد تأثر ذلك فى الأدب شكله ومضمونه بالصناصر الثقافية والفكرية التي تميزوا بها .

## الباب الثانى أدب المعتزلة

(م – ١٢ أدب المتزلة )

الفصل لأول

نم بور:

للمعتزلة أدب خاص ، اصطبغ فى كثير من عناصر، ومقوماته بصبغة هذه الحياة التى عاشوها فى كفاح مستمر لنصرة العقل ونشر المبادى. التى اعتنقوها وكرسوا جهودها للدفاع فى سبيلها ، كما اصطبغ بصبغة تلك المقلية الناضجة للتفتحة ، التى نمت فى ظل مزيج هائل من الثقافات المختلفة التى تتسم فى عمومها بالعمق والخصوبة والاتساع .

وإذا كان الأدب رصداً الأحداث الذى يعيشها الأديب ، وتسجيلا للمشكلات التى يعانيها مجتمعه ءأو يعانيهاهو كفرديعيش فى غمار مجتمع ، ثم مرآة تنعكس عليها ثقافة الأدبب ومزاجه ومواهبه ومقوماته العقلية والنفسية ، فإن أدب المعتزلة – وبخاصة نثرهم –كان صورة صادقة للأحداث التى عاشوها كمدرسة فكرية لها آراء ولها مبادىء تدافع عنها وتناصل من أجلها ؛ كما كان صورة من ثقافتهم الواعية الناضجة التى مئلت يتفلة المقل الإسلامى ، وأكدت قدرته على تمثل الثقافات المقلية فى جميع نواحيها .

لقد كان أدب المعتزلة انعكاسا لبيئتهم الفكرية الخاصة ، وما كان يتردد فيها من ألوان الجدل وفنون المناقشة حول قضياهم الدينية التى نضجت على أيديهم بقوة الحجة وسداد المنطق وبراعة الدليل ؛ ثم حول مذاهبهم الكلامية للتى اقتبسوها أو اقتبسوا بعضها من الثقافة المقلية التى استطاعوا أن يلائموا بينها وبين ثقافتهم القرآنية التى كانت هى أساس تأملاتهم الدينية<sup>(1)</sup> . أو بعبارة أخرى كان

<sup>(1)</sup> Hamilton A. R. Mohammedanism P. 89

أدب المعتزلة انعكاماً لقضايا كثيرة ، انبئةت من خلال ثقافتهم الواسعة العمية ، ومن خلال إحسامهم بتبعات هذه الثقافة ، وماتفرضه عايهم من و اجب الدفاع عن دينهم ، والوقوف فى وجه أعدائه لا بالعسف والقوة ، ولـكن بالدليل والبرهان ، ولهذا ، فإننا قلما تجد المعتزلى يمدح أو يهجو أو يتغزل أو يكتب رسالة فى تهنئة أو تعزية أو استعطاف ، أو يشغل نفسه بشىء من تلك الموضوعات العادية التى كانت هى مادة الشعراء والكتاب ، وإما كان شفله الشاغل هو الحديث عن . مذهبه ، والدقاع عن دينه ، مزوداً بما ألم به من ثقافة تعينه على ذلك الدفاع .

حقيقة لم ينعزل المعتزلة العزالا كاملا عن الحياة الاجماعية وما تتطلبه من التزامات ، ولم ينصرفوا انصرافًا تاما عن تلك الموضوعات العادية ؛ بل كان لها نصيب ما من نشاطهم الأدبى ، واكن خصائص الأدب المعتزل التي يمكن أن تکون سمة له و حده، والتي هي بلا شك صدى مباشر لثقافتهم وظروفهم الخاصة تلتمس في هذا الجانب الكبير من نشاطهم المقلى ،وهو جانب الدفاع عن دينهم والتحمس لمبادئهم وعقائدهم ، ولذلك فإن أبرز لون أدبى راه عند المعتزلة فيا بق للا من آثارهم ، هو المحاورة والجدل ، فـكثيراً ماوقف المعتزلة ليدافعوا عن دينهم وايناظروا المعاندين والمخالفين من الزنادقة والمجوسية والدهرية وأصحاب الديانات والمذاهب الأخرى ، وكثيراً ما ألفوا الكتب أيضاً لهذه الغاية نفسها ، وقد مرت بنا إشارة إلى ما ألفه واصل وأبو الهذيل والجاحظ وغيرهم من كتب ورسائل يردون فيها على مخالفيهم ،ويبطلون آراءهم، ويفندون حججهم . يقول أبو الحسين الخياط : « وهل على الأرض أحد رد على أهل الدهر الزاعمين بأن الجسم لم يزل متحركا وحركاته محدثة سوى المعتزلة ؟؟ كإبراهيم ، وأبى الهذيل، ومعمر ، والأسوارى وأشباههم ؛ وهل يعرف أحد صمح التوحيد ، وثبت القديم جلَّذ كره و احداً في الحقيقة، واحتج الذلك الحجيج الواضحة، وألف فيه المكتب، وردفيه على أصناف الملحدين من الدهرية والننوية سوام<sup>(١)</sup> . . ؟ » ويقول نيبرج متحدثاً عن النظام : « وأنا أميل إلى القول بأنه لم يكن فى التاريخ أحد نجح نجاح النظام فى إبطال كلام الثنوية ، و إسقاطهم عن مركزهم وشأمهم فى الشرق الأدنى<sup>(٢)</sup> » .

ولقد اشهر أيو الهذيلالعلاف أيضاً بقوة فطنته ،وعنف مناظراته معالمجوس وغيرهم ،وأنه كان يفحم خصومه بقليل الـكلام، ولقد مدحه أحد الشعراء بذلك مشيراً إلى ماكان بينه و بين الجبرية : <sup>(7)</sup>

آل أمر الإجبار شرمآل وانتنى مذعناً مخزى مذال بين نابى أبو الهذيل حسام بيـــد الدين مرهف فى صقال قد رأيناه والخليفة بســـ طو بيمين من رأيه وشمـال قل لأهل الاجبار شاهت وجوه وقاوب وُلدن تحت الضلال من يقم فى دجى من الشك قالنـــور مناط بغرة الاعتزال

ولقد أشاد ابن المرتضى بجهاد أبي الهذيل وقوة شكيمته في مناظراته مع الزنادقة والمخالفين من أهل الديانات ،حتى لقد استطاع هو وحده بهذه المقدرة أن بجذب إلى الاسلام ثلاثة آلاف رجل<sup>(٤)</sup> ، وشهد لأبي الهذيل بالبراعة والتفوق في المناظرة ،صلح بن عبد القدوس المتزندق ، ناظره أبو الهذيل يوماً فألحمه فقال له مالح :

أبا الهذيل جزاك الله من رجل فأنت حقًّا لعمرى مفصل جدل (•)

(۱) الانتصار : م ۱۷ .
(۲) مقدمة الانتصار لنيبرج م ۸۰ .
(۳) المنية والأمل م ۸۸ .
(٤) المنية والأمل : م ۲۷ .
(•) المنية والأمل : م ۲۷ .

وقد كان المعتزلة لفرط حاسبهم للدفاغ عن الدين، لا يكتفون بمناظرة أعدائهم في البصرة وبغداد وحدهما ؛ بل كانوا يتنقلون في سائر الجهات وكافة الأقطار يناظرون وبجادلون<sup>(1)</sup> ولقد مدح صفوان الأنصار**ى ش**اعر المعتزلة واصل بن عطاء بذلك فقال :

ملقن ملم حواب أقاق<sup>(٢)</sup> ويشير صفوان أيضا إلى هذا من قصيدة طويلة يتحدث فيها عن جهود المتزلة وكفاحهم فى سبيل الدعوة إلى الدين والدفاع عنه بقوله : –

له خلف شعب الصين في كل ثغرة

إلى سوسها الأقصى وخلف البرابر رجال دعاة لايفل عزيمهم تهكم جهار ولاكيد ماكر إذا قال مروا فى الشتاء تطارعوا وإنكان صيفا لم يخف شهر ناجر بهجرة أو طان وبذل وكلفة وشدة أخطار وكد المسافر فأنجح مسعاهم وأثقب زندهم وأورى بفلج للمخاصم قاهر وأوتار أرض الله فى كل بلدة وموضع فتياها وعلم التشاجر ثم أشار إلى بلاغتهم وقوة بيانهم بقوله : -

ولا الناطق النخَّار والشيخ دغفل إذا وصلوا أيمانهم بالمخاصر ولا القالة الأعلون رهط مكحل إذا نطقوا في الصلح بين المشائر

- (۱) المنية والأمل : من ۱۹ ، ۲۰ .
- (٢) معجم الأدباء ج ١٩ ص ٢٤٩ والبيان والتبين ج ١ ص ٣٩ .

إلى أن يقول : --يصيبون فصل القول فى كل منطق كما طبقت فى العظم مدية جازر <sup>(1)</sup> و يقول بشر بن المعتمر مشيداً بفضل المعتزلة ونضالهم فى الدين وتقدمهم فى العلم والرياسة :

> إن كنت تعلم ما أقول م وما تقول فأنت عالم أوكنت تجهل ذا وذاك م فكن لأهل العلم لازم أهل الرياسة من ينا م زعهم رياستهم فظالم سهرت عيونهم وأنت م من الذى قاسوه حالم لا تطلىن رياسية والجهل أنت لها مخاصم لو لامقسامهم رأيت م الدين مضطرب الدعائم<sup>(۷)</sup>

يؤخذ من هذا ، ومن كل ما رددته مصادر التاريخ العربى عن نشاط المعتزلة الفكرى والدينى ،أن مهمتهم فى الحياة، قد حددت طبيعة الموضوع الذى يستنفدون من أجله طاقتهم العلمية والأدبية ؛ ومن ثم لم يكن غريباً أن يتفوق المعتزلة فى النثر أكثر مما يتفوقون فى الشعر ، وأن يكون النوع النثرى الذى ساد بيئتهم أقرب إلى طبيعة الموضوع الذى يعالجونه ؛ فإد كان ذلك الموضوع هو الدفاع عن الدين والوقوف فى وجه أعدائه بالحجة والدليل ؛ فإن أسلوب الحوار والجدل والمناظرة هو أنسب الأساليب للتعبير عن ذلك الموضوع \*

حقا لقد كان المم<sup>ع ل</sup>ة شعر ، والكن ذلك الشعر لم يسم إلى الدرجة التي معا إليهانثرهم،ولم يكن بالكثرة التي كان عليها ذلك النثر ، ومع ذلك ؛فإن بمض هذا

- ۱) البیان والتبین ج ۱ س ۲ ۲ ، ۲۳ .
- ۲) البیان والتبین ج ۱ س ۱۰۰ بالهامش .

الشعر – على قلته – قد احتفظ فى بعض جوانبه بالخصائص العامة لثقافة المتزلة ومذاهبهم ، ولا سيا عند شاعر كالنظام الذى يعتبر شعره صورة حية لثقافته ومذاهبه الفلسفية .

وإلى جانب الحوار والجدل ، كان المعترلة نشاط فى ميادين النثر الأخرى ؛ فقد عالجوا بثقافتهم و با ستعدادهم الخاص كثيرا من فنون النثر وموضوعاته ، واستطاعوا أن يطوروا ذلك النثر ، وأن يضيغوا إليه خصائص جديدة لم تكن موجودة من قبل ، سواء من ناحية شكله أم من ناحية مضمونه ، وسوف نبرز هذا كاه حينما نستموض أدب المعترلة نثرا وشعرا ، وندرسه فى ضوء ما قدمنا من دراسة عن ثقافتهم وعن وضعهم الفكرى فى المجتمع الإسلامى .

ولكن الدارس لأدب المعتزلة ، تصدمه في بداية الطريق ظاهرة فريبة ، هي أن ذلك الأدب – فيا بين شعره ونثره – لم يصل إلينا منه إلا نزر يسير لايكاد يقاس بتلك الكثرة الكثيرة التي نسمع مها عن مؤلفاتهم . فصادر التاريخ العربي تحدثنا عن ذلك الفيض من الكتب التي ألفها المعتزلة للدقاع عن مبادئهم والانتصار لدينهم ، وعن ذلك الجهد الذي بذلوه وهم يتنقلون في الأمصار مخطبون ويناظرون وتجادلون ، ثم عن مدى تكنهم من فصاحة القول وقوة المنطق والقدرة على التأثير والإقتاع ، فمثلا محدثنا « سبط بن الجوزي » في « مرآة الزمان » عن مصنفات الجاحظ فيقول: «أما مصنفانه ، فثلاثمائة وستون مصنفا، ووقفت على أكثرها في مشهد الإمام أبي حنيفة <sup>(٢)</sup> » ويذكر ياقوت عند ترجمته للجاحظ بأن مؤلفاته قد بلغت ه ثمان النديم . لأثار الجاحظ فيقول : « وسرد ان النديم كتبه وهي مائة ونيف وسيمون <sup>(٣)</sup> »

- (١) مرآة الزمان : المجلد الثالث : الجزء العاشر ورقة ٥٨ تصوير دار الكتب .
  - (٢) معجم الأدباء : ج ١٦ ص ١٠٦ .
    - (٣) لسان الميزان : ج ٤ ص ٣٠٧ .

ويقول عنه المسمودى : «ولا يعلم أحد من الرواة وأهل العلم أكثر كتبا منه <sup>(1)</sup>» وهذه الأرقام على تفاوتها باختلاف الروايات ،تدل بأفل رقم منها على وفرة ماصنفه الجاحظ من رسائل وكتب .

ويحدثنا أيضا « بشر بن يحيى » أن « أبا الهذيل العلاف » كان له ستون كتابا يرد فيها على المخالفين ويبطل حججهم<sup>(٢)</sup> . ويذكر الأشعرى والبغدادى والخياط وابن أبى الحديد<sup>(٣)</sup> عدداً من الكتب التي ألفها النظام أيضا الرد على الزنادقة وإبطال حجج المخالفين . ويذكر ابن حجر عند كلامه عن النظام ،أن له كتباً كثيرة فى الاعتزال والفلسفة ذكرها ابن النديم<sup>(3)</sup> . ويروى « عمر الباهلى » أنه قرأ الجزء الأول من كتاب « الألف مسألة » الذى ألفه واصل ابن عطاء للرد على المانوية<sup>(0)</sup> . ويذكر صاحب الوفيات فى ترجته لواصل ابن عطاء للرد ويقول : « وله من التصانيف كتاب : أصناف المرجئة ، وكتاب فى التوبة، وكتاب المنزلة بين المنزلتين ، وكتاب خطبته التى أخرج منها الراء، وكتاب معانى القرآن وكتاب الخطب فى التوحيد والمدل ، وكتاب ما جرى بينه و بين عمرو بن عبيد وكتاب السبيل إلى معرفة الحق ، وكتاب فى للدعوة ، وكتاب طبقات أهل الهم والجهل ، وغير ذلك <sup>(٢)</sup> » .

ويروى« ابن المرتضى » أن « بشر بن المعتمر » وهو شاعر من شعر اءالمعترلة قد ألف أرجوزة عددها أربعون ألف بيت رد فيها على المخالفين <sup>(٧)</sup> .

- (١) مروج الذهب : ج ٤ ص ١٣٠ .
  (٢) المنية والأمل : ص ٢٥ .
  (٣) أنظر : مقالات الإسلاميين من ٣١٦ ٣١٧ ٣٢٤ وانظر :
  (٣) أنظر : مقالات الإسلاميين من ٢١٦ وشرح نهيج البلاغة : ج ٢ من ٤٨ .
  (٤) السان الميزان ج ١ ص ٢٢ .
  (٩) المنية والأمل : ص ٢٢ .
  (٦) وفيات الأعيان : ج ٥ ٣٣ ، ٦٤ .
  - (٧) المنية والأمل ص ٣٠ .

والخياط فى ثنايا كتابه « الانتصار » يحدثنا كثيرا عن مناظرات المعتزلة، ويردد لنا أسماء طائفةمن الكتب التى ألفوها لنصرة مذهبهم، والدفاع عن دينهم ومبادمهم <sup>(1)</sup> إلى آخر ما نراه فى مصادر التاريخ العربى من الاسماء العديدة لمصنفات المعتزلة ومؤلفاتهم . فأنت لا تكاد تقرأ ترجة لرجل من المعتزلة فى أى كتاب من كتب البراجم ، إلا ترى له عدداً وفيرا من الكتب والرسائل ، وتطالعك دائما هذه العبارة : « وله مصنفات كثيرة على مذهب الاعتزال » أو « ومن مصنفاته كذا وكذا وكذا، وكاما على مذهب أهل العدل » .

فإلى أين ذهب كل هذا التراث ؟ ؟ وما بالنا لا نرى منه بين أيدينا إلا جزءا يسيراً ضئيلا لا يكاد يذكر ، إذا قيس بهذهالكمثرة التي وصفتها لنا مصادر التاريخ؟ إننا نستطيع الإجابة على هذا السؤال ،إذا تصورنا ماكان بين أهل السنة والمعتزلة من عداء شديد ، وماكانت تظلى به نفوس السنيين ضد المعتزلة من أحقاد وضغائن؛ ثم إذا تصورنا ما يكن أن يترتب على ذلك من تشف وانتقام حينها دالت دولة المعتزله وأقل نجمهم ؛ بينما صعد نجم الحزب السنى ، وعاد إلى سالف قوته وسلطانه ؛ فأغلب الظن أن أهل السنة ، أر ادوا أن يقضوا على كل أثر يمكن أن يجعل للمعتزلةتارمخا مستمرا يخلد ذكرهم ويحفظ مبادئهم ،فشنوا الغارة علىكتمهم ومصنفاتهم بالإحراق والتدمير ، هذه حقيقة يمكن أن نتصورها مالبداهة المقلية ؛ فإنه لايتصور فى العقل أن يقوم حزبأهل السنة قويا جد هزيمة المعتزلة ،وقد بلغوا من الثورة عليهم والضجر منهم كل مبلغ ؛ ثم هم بعد ذلك يبقون على آثارهم ويحافظون على مخلفاتهم . إن أهل السنة كانوا ينظرون إلى المعتزلة دائمًا على أنهم زنادقة ، وإلى كتبهم على أنها شنع وضلالات ، فكيف بهم اذا تمكنوا منها يتركونها لتكون سجلا الكفر كرسوا جهودهم لمحاربته والقضاء عليه ؟ ان أبسط

(١) أنظر :فهرست الكتب ف آخر كتاب الانتصار .

ما يتصوره العقل فى هذا الموقف ، هو أنهم يقضون على تلك الآثار ،حق لايتاح اللناس من بعدهم أن يطلعوا على تفكير سموهزندقة ،وعلى مبادىء سموها فضائح . ولقد سجل هذه الحقيقة اثنان منالمستشرقين هما : «آرلولد » و « نيبرج » .

يقول الأول : « إن ثورة أهل السنة على للمترفة ، بلغت من النجاح فى إنلاف كل مؤلفات هذه الفرقة حدا يجعل المؤرخ مضطر احتى الآن إلى الرجوع فى معرفة تاريخهم ومذاهبهم إلى مؤلفات قوم نظروا إليهم كما ينظرون إلى الزنادة ، وكتبوا فذلك عنهم بروح التعصب<sup>(1)</sup> » ويقول « نيبرج » فى حديثه عن كتاب فالانتصار » لأبى الحسين الخياط : « هو من تركة المعرفة، ولا يخنى على عالم أن هذا الصنف من الكتب العربية قاما انتهى إلى هذا العصر ، ذلك لما نزل بمنازله من من الإحراق والتدمير ، وصب على رؤوس أصحابه من التقبيح والتكفير ، والقليل الماق منه قد بلغنا عن إحدى طرق ثلاث : منه ما تحنت عليه الزيدية فى الي اعتناء بمذهبهم الذى هو أقرب ما يكون إلى مذهب الاعتزال ، ومنه ما ادخره العماء رغبة فى الانتفاع بما فيه من علوم شتى ، مما لا علاقة له بعلم التوحيد ، ومنه العماء رغبة فى الانتفاع بما فيه من علوم شتى ، مما لا علاقة له بعلم التوحيد ، ومنه ما الملق عن أيدى مضايتيه خفية أو صدفة ، و يشهد أدنى نظر الى ظاهر النسخة العفوظة فى دار الكتب المرية بأن كتاب الانتصار من الحبو التكتمير م

إذن ، قالدى بين أيدينا الآن من أثار المتزلة وتراشهم الأدبى والفكرى ليس إلا جزءا ضئيلا بالنسبة لماكان لهم ، وأغلب الظن أن الزمن لو أبقى لنا ذلك النراث كاملا ، ولم يقدر لنزعات التعصب المذهبي أن تعبث به وتجنى عليه ،لكان المعتزلة في تاريخ الفكر والأدب مكان أسمى ومنزلة أرفع ، ولوجد الباحثون المادة التي يستطيعون بها أن يقوموا ملك العقلية كما ينبغى لها أن تقوم ، وأن

- نقلا عن « ابراهيم بن سيار النظام وأراؤه الـكلامية الفلسفية » م. ٧٣ .
  - ۲) مقدمة كتاب الانتصار لنيبرج من ۱۰.

يقدروا المكانة التي يجب أن تحمتلها تلك الطائفة للمتفنة في عالم الفكر والأدب. إن المعتزلة بذلك التراث القايل الذي وصلنا عنهم ، والذي استطاع أن يفلت بوسيلة ما من يد التاف والدمار ، قد كشف لنا عن طراز جديد من التفكير لم يكن مألوقا في تلك الحقبة المتقدمة من الزمان . وهو ـ على قلته ـ قد منح المعتزلة ذلك التقدير الذي اختصوا به على طول مراحل التاريخ ، فما بالهم لو بقيت لنا جميع آثارهم ومؤلفاتهم ؟ ؟

وعلى أية حال؛فإننا من خلال ذلك التراث القليل،سنحاول درس أدب للمتزلة وسنحاول أن نكشف عن خصائص هذا الأدب ومقوماته وعناصره الجديدة ثم عن الدور الذى قام به المتزلة فى إبراز ظواهر أدبية ماكان لها أن توجد لولم يكن وراءها ذلك المقل الفريد الذي قومته ثقافات عديدة مختلفة .

وإذاكان المعتزلة يمثلون ظاهرة فكرية جديدة ؛فإنهم فى الواقع يمثلون أيضا ظاهرة أدبية جديدة ؛ لأن الفكر الجديد دائما يحمل فى ثناياه معالم تيارات أدبية تمثل روحه ، و تتشكل بقيمة وأهدافه ، ومن هناكانت التطورات الأدبية دائما مرتبطة أوثق الارتباط بالتطورات الفكرية ، ولا يمكن أن تنبثق ظاهرة أدبية جديدة إلا من خلال فكر جديد ، وهذا هو ما يجعل دارس الأدب فى فترة ما ، محتاجا إلى دراسة التيارات الفكرية التى سادت فى تاك الفترة ، حتى تكون دراسته للأدب غهر منقطعة عن الأسس التى قام عليها ، والدوافع التى اندفع فى طريقها .

ومن هنا ، فإن داستنا لأدب المتمزلة ستقوم على تمثلنا لأفكارهم وثقافتهم واستعدادهم ،وكل ما عرفنا من ظروفحياتهم في الباب السابق .

إذن ، قالذى نقصده بأدبالمعتزلة .هوكل نتاج أدبىتمثلت فيه عناصر فـكرهم الجديد ،واتضحت فيه آثار ثقافتهم الخاصة التىكانت هى بلاشك عاملا من أجل العوامل التي أعطت لأدمهم صبغة خاصة يمــكن أن يتميز بها عما سوام .

والخط التاريخي الذي سنسير فيه مع أدب المتزلة، يبدأ منذ بداية القرن الهجرى الثاني ، أى منذ تكونت مدرستهم بشكل رسمى ، ومنذ أن ظهر لهم كيان ذو طابع فكرى مستقل ، وينتهى بنهاية القرن الرابع الهجرى ، أى في الوقت الذي أفل فيه تجمهم ، ولم يعدلهم سلطان يعتمدون عليه أو قوة يلوذون مها ، وذلك بعد أن عصفت يد الزمان بآخر قلمة من قلاعهم ، وأودت بآخر سهم في كنانتهم ، وهو الصاحب بن عباد الذي توفى في آخريات الفرن الرابع الهجرى ، فكانت وقاته في الحقيقة هي الكارثة التي حلت بالمعتزلة ، فتشتت بعدها شملهم ، وتبعثرت قوتهم ولم يتح لهم بعد ذلك تاريخ يعتزون بأيامه .

ولقد تبين من دراستنا لحياة للمتزلة في الباب السابق ، أنهم لم يكونوا في تلك الفترة التي عاشوها على حال واحدة من المنعة والقوة ، فهم أحيانا كانو يجدون المطف والتقدير من قبل الخليفة ، فيبلغون بذلك أوج العزة وقوة السلطان كما كانت حالهم مع المأمون والمعتصم والواثق ، وأحيانا كانوا يجدون العسف والاضطهاد ، فيبلغون ذلك حضيض الضعف والهزية ، كما كانت حالهم مع المليفة للتوكل الذي نسكهم وقضى على نفوذهم . والذي لا شك فيه - تبعا لهذا - أن مراحل النضج الأدبي للمتزلة كانت تسير جنبا إلى جنب مع مراحل نضجهم والدقاع عن مبادئهم ، وكذلك كانت تسير جنبا إلى جنب مع مراحل نضجهم والدقاع عن مبادئهم ، وكذلك كانت مراحل ركودهم الأدبي تابعة بطبيعة الحال مراحل النضج الأدبي للمتزلة كانت تسير جنبا إلى جنب مع مراحل نضجهم مراحل النضج الأدبي للمتزلة كانت تسير حنبا إلى جنب مع مراحل نضجهم والدقاع عن مبادئهم ، وكذلك كانت مراحل ركودهم الأدبي تابعة بطبيعة الحال والدقاع عن مبادئهم ، وكذلك كانت مراحل التي كانوا يجدون فيها متنفسا للتعبير عن أرائهم مراحل راح راح النفية المترادة كانت تسير حنبا إلى جنب مع مراحل نضجهم والدقاع عن مبادئهم ، وكذلك كانت مراحل ركودهم الأدبي تابعة بطبيعة الحال والداع عن مبادئهم ، وكذلك كانت مراحل ركودهم الأدبي تابعة بطبيعة المال مراحل ركودهم السياسي، أي في الم احل التي كانوا يجدون فيها متنفسا للتعبير عن أرائهم مراحل ركودهم السيامي ، أي في الم احل التي كانو راحية ما يوالربيم ، ويشل مراحل ركودهم السيامي ، أي في الم احل التي كانو ما يت مائهم ما يوالرهم أو المناقشة

وفى ضوء هذه الحقيقة ، استطيع أن نقرر أن نترة ازدهار المعتزلة ونضجهم

الأدبى والفكرى ، قد امتدت زها، قرن وبصف من الزمان ، أى منذ نشأتهم حتى خلافة المتوكل سنة ٢٣٧ ه فهم فى هذه الفترة بصفة عامة ، كانوا يتمتعون بوضع سياءى مكن لهم من النفوذ الفكرى والسيادة العقلية ، وجعلهم يستغلون سلطان الخلافة لنشر مبادئهم و إذاعة معتقد الهم ، بل إنهم قد استطاعوا أن يجعلوا الخلافة المباسية منذ عصر للأمون حتى نهاية عصر الواثق ، تصدر رسميا فى آر أسها العينية عن مبادئهم ، ولقد مر بنا مبلغ تحمس هؤلاء الخلفاء الثلاثة – الأمون والمعتصم والواثق – للمعتزلة و إقبالهم على مبادئهم إقبالا جعلهم يستنون القو انين لمعاقبة من لا يدين بهذه المبادىء و يقدسها<sup>(1)</sup>

وبعد أن ذاق المعتزلة مر ارة الهزيمة على يد المتوكل، استطاعوا أن يستردوا شيئا من سلطانهم أيام البويهين<sup>(٢)</sup> فى القرن الرابع ، و مخاصة فى عهد وزارة الصاحب بن عباد الذى كان قوة عظيمة<sup>(٢)</sup> وقفت إلى جانب المعتزلة ، فوجدوا فى حاها ما افتقدوه من جاه وسلطان ، وعلى أية حال ، فإننا سنسير مع المعتزلة فى هذا الخط التاريخى ، وسيكون همنا أن نبرز خصائص أدمهم فى ضوء ا<sup>لب</sup>اذج التى نمرضها شعر ا ونثرا ، وسوف تبرز لنا طائفة من رجال الاعتزال كانوا هم الفوة التى تمثل فيها نضج هذه الظاهرة من وجهتيها الفكرية والأدمية ، وانضحت على أثارهم الأدبية أهم الخصائص التي جملت لأدب المعتزال كانوا هم الفوة التى تمثل ونثرا ، وسوف تبرز لنا طائفة من رجال الاعتزال كانوا م الفوة التى تمثل ونثرا ، وسوف تبرز لنا طائفة من رجال الاعتزال كانوا م الفوة التى تمثل ونبا ذهبه انضج هذه الظاهرة من وجهتيها الفكرية والأدمية ، وانضحت على أثارهم وإذا كان أدب المعتزلة قد تميز أولا وقبل كل شىء بانطباعات هذه الثقرفة ومناهحها وإذا كان أدب المعتزلة قد تميز أولا وقبل كل شىء بانطباعات هذه الثرة فا ومناهمها وإذا كان أدب المعتزلة قد تميز أولا وقبل كل شىء بانطباعات هذه المؤاه والإفادة وإذا كان أدب المعتزلة من المؤلاء أكثر من غيرهم ، يكونون أقدر على تمثلها والإفادة وإذا كان أدب المعتزلة قد آميز أولا وقبل كل شىء بانطباعات هذه الثارة والمؤادة ألم الفوا م الفرادة الم وإذا كان أدب المعتزلة قد تميز أولا وقبل كل شىء بانطباعات هذه الثقافة ومناهحها وإذا كان أدب المعتزلة أولا وألم أل من مهم أبو الهذيل العلاف ، والراهم النظام

Nicholson, literary history of the arabis p. 368.
 ۱۸ سلواعق المرنسلة : ج ۲ ص ۸۳ .
 ۲) الصواعق المرنسلة : ج ۲ ص ۸۳ .
 ۳) راجع : ترجة الصاحب في معجم الأدباء ج ٦ فسنرى مقدار غيرته على مذهب المتزلة وتحمصه للدفاع عنه .

والجاحظ،وأحمد بن أبى دؤاد،وبشر بن المعتمر ،وثمامة بنأشرس،علىأمه ربماكان الجاحظ والنظام بصفة خاصة ، من أكثر رجال المعتزلة اتصالا بالثقافة المقلية اليونانية وإفادة منها ، ومنثم ؛ فإن إنتاجهما الأدبى،كان أكثر تأثراً مهذه الثقافة أو بعبارةأخرى،كان أكثر ثمثيلا لخصائص أدب المعتزلة ،وإبر ازالعناصر الجديدة التي تميز مها عن غيره :

## شهرة المعتزلة ببعوغة الفول :

على أن المعتزلة قد اشتهروا فى التاريخ ببلاغتهم ، وشدة فارضتهم ، وفصاحة المامهم ، وذلك لما حملتهم عليه مهمتهم من مدارسة قغة، وإحاطة بفنومها وطرائق تعبيرها ، فأكبوا على الآثار الأدبية يتدارسومها ، فتمرست بذلك ألسنهم وقويت ملكاتهم ، وأصبحوا مثلا محتذى فى بلاغة القول وفصاحة اللسان .

يقول شاعرهم صفوان الأنصارى من قصيدة طويلة يصف بلاغتهم ، وقد مرت هذه الأبيات :

وما كان سحبان يشق غبارهم ولا الشدق من حي هلال بن عامر ولا الناطق النخار والشيخ دففل إذا وصلوا أيمانهم بالخاصر ولا الفالة الأعلون رهط مكحل اذا نطقوا في الصلح بين المشائر<sup>(1)</sup>

و يقول ابن العميد مشيدا بفصاحة الجاحظ : « ثلاثة علوم الناس كلمهم فيها عيال على ثلاثة أنفس : أما الفقه فعلى أبي حنيفة ، وأما الـكلام فعلى أبي المهذيل وأما البلاغة والفصاحة والاللين والعارضة ، فعلى أبي عثمان الجاحظ<sup>(٢)</sup> » .

- (١) البيان النبين ج ١ ص ٤٢ .
- (۲) معجم الأدياء ج ١٦ س ١٠٢ ، ١٠٣ .

ويقول ثابت بن قرة الصابىء فى بلاغة الجاحظ أيضاً . « ما أحسد هذه الأمة العربية الا على ثلاثة أنفس بغانه :

عقم النساء فلا يلدن شبيمه ان النساء بشهد عقم فقيل له :أحص لنا هؤلاء الثلاثة قال : أولمم عمر بن الخطاب (ثم عدد أوصافه والثانى بالحسن بن أبى الحسن البصرى ( ثم عدد أوصافه ) والثالث أبو عثمان الجاحط بخطيب المسلمين وشيخ المتكلمين ، ومدره المتقدمين والمتأخرين بان تسكلم حكى سعبان فى البلاغة ، وان ناظر ضارع النظام فى الجدال<sup>(1)</sup> . . . الخ »

وقال أبو العيناء عن أحمد بن أبي داؤد . ﴿ وَمَا رَأَيْتَ رَئِيسًا قَطَ أَفْصَعَ وَلا أَنْطَقَ مِنَ ابْنَ أَبِي دَوْ اد<sup>(٢)</sup> » ؟

وقال المبرد : « ما رأيت أفصح من أبي الهذيل والجاحظ ، وكان أبو الهذيل أحسن مناظرة ،شهدته فى مجلس وقد استشهد فى جملة كلامه بثلاثنائة بيت<sup>(٢٣</sup>».

وقال يشار بن برد متغنيا ببلاغة واصل بن عطاء ،وتفوق بيانه وشدة عارضته وسبقه للخطباءالمظاء الذينخطبو اقبله عندوالى العراق عبد الله بن عمر بن عبد العزيز وهم خالد بن صفوان ،وشبيب بن شبية ، والفضل بن عيسى . قال :

أبا حذيفة قد أوتيت معجبة من خطبة بدهت من فير تقدير و ان قولا يروق الخا**لدين** معا لمسكت مخرس عن كل <sup>ت</sup>حبير<sup>(3)</sup>

وقال بشار أيضا مشيرا الى مقدرة واصل التى مكنته من سبق هؤلاءمع أمهم قد حبروا خطبهم ، بيما هو قد ارتجل خطبته : —

تكلفوا القولوالأقوام قدحفلوا وحبروا خطبا ناهيك من خطب

(۱) معجم الأدباء ج ۱٦ م ٩٠ – ٩٧ .
(۲) تاريخ بفداد ج ٤ م ١٤٤ .
(۳) المنية والأمل م ٢٦ :
(٤) البيان والتبين ج ١ م ٤١ .

فقام مرتجلا تغسيلى بداهته كمرجل الفين لما حف باللمب وجانب الراء لم يشعر به أحد قبل التصفح ولإغراق في الطلب<sup>(1)</sup> ويضيق بنا المقام عن نقصًى هذه الأفوال التى تدل على مبلغ ما اختص به رجال الممترلة من قوة البيان وفصاحة اللسان والقدرة على التعبير والتأثير ، ولاعجب فى ذلك ، فهم أصحاب دءوة كبيرة ، ودعاذ مقالة خطيرة ، فلا بد من أن يتزودا لها بلز اد الذى يحميها ، فأ كبوا من قلنا على دراسة الأدب وتعمق جو انبه واستيماب فنو نه ، حتى يستطيعوا مدافعة الخصوم ومجادلة الأعداء ، فى أمهم قد أقبلوا على الفلسفة بدرسونها ليأخذوا منها ما محتاجون إليه فى الدقاع عن دينهم ومناظرة خصومهم ، أقبلوا كذلك على الأدب حتى تزداد به حجتهم قوة ، ومنطقهم نفاذاً وتأثيرا .

> ولنشرع الآن فى دراسة نثر المعتزلة وفنونه المختلفة : أولا : الخطابة عند المعتزاة :

من الأشياء التي يفتقدها الباحث بين آثار المترلة ، ويفتش عنها فلا يكاد مجدها « الخطبة » فإننا لم نعثر في كل ما وقعت عليه أيدينا من تراث المترلة إلا على خطبتين<sup>(٢)</sup> فقط لواصل من عطاء ، وهذه ظاهرة غريبة لا يمكن تفسيرها إلا بما سبق أن فسرنا به قلة ماوصل إلينا من آثار المترلة وتراثيهم ، على وفرة ما كان لهم من آثار ، وماتركوه من تراث حدثتنا عنه كافة للصادر البربية التي تحدثنا عن تاريخ المترلة ومشهورى رجالهم ؛ ذلك هو عدو ن أهل السنة الذي لم يبق لنا من تراث المترلة إلا نزر يسير .

(١) البيان والتبين ج ١ ٤١

(٢) أنبت الجاحظ في كتاب البيان ج٢ من ٣٤٠ وما بعدها خطبة بليغة قال إنها لأحد التكلمين ولكنه لم ينسبها ، وعراجعة هذه الحظبة ، لم تتبين منها مايدل على قائلها ولذلك لم نتمرض لها . - 198 -

وإذا كان هدف أهل السنة من إتلاف تراث المعتزلة، هو القضاء على آرائهم ومبادئهم حق لا تشيع أو تنتشر ؛ فإن خطب المعتزلة هى أول شىء يمكن أن تسرع إليه أيدى أهل السنة بالإنلاف والتدمير ، ذلك أن خطبهم كانت هى الوقود الذى يذكى نار الحاس والإيمان بمبادئهم ومعتقداتهم .

إن المعتزلة \_ كمدرسة فكرية كبيرة \_ لها مهادى. خاصة تدافع عنها وتناضل فى سبيلها ، لابد وأن تسكون لهم خطب كثيرة يشرحون فيها عقائدهم ، وينتصرون فيها لمبادئهم ، ويؤثرون بها على خصومهم وبخاصة عند الطبقات الأولى التى كانت تعتمد فى دعوتها على الخطابة أكثر مما تعتمد على المناظرة .

ولقد مر بنا كيف كان واصل وأنصاره يجو بون البلاد، ويتنقلون فى الأمصار دامين إلى الله يخطبون ويناظرون ، فإلى أين قد ذهبت هذه الخطب ؟ ؟ وما بالنا لا نجد منها إلا ذلك القدر الضئيل الذى لا يكن أن يقاس بما يتصوره المقل من وفرة خطب المعتزلة ؟ اللهم لا شىء إلا حقد أهل السنة ورغبتهم فى التشنى هى آلتى قضت على معظم ما كان لهذه الطائفة من تراث رأوا أن فى بقائه خطراً لا يكن دفعه ، وجناية على الإسلام لا تؤمن عاقبتها .

بشر بن المعتمر وأصول الخطابة العربية :

على أن صلة المعتزلة بالخطابة وبراعتهم فيها لم تكن قائمة على مجرد أنهم دعاة مقالة ورؤساء نحلة ، وأنهم بهذا الاءتبار محتاجون إليها كوسيلة من وسائل الدهاية لآرائهم ؛ بل إن صلتهم بها ـ فوق هذا ـ كانت صلة تفنين وتقميد ؛ فهذا بشر بن المعتمر أحد رؤساء المعتزلة وشيوخهم ، يترك وثيقة هامه<sup>(1)</sup> في بيان

<sup>(</sup>١) أثبت الجاحظ هذه الوثيقة فى كتابه « البيان والتبيين » ج ١ ص ١٠٠ ومابعدها ؟ وبين الظروف التي دعت إلى كتابتها ، وهذه الوثيقة تتضمن إلى جانب ما أشارت إليه من شروط الخطابةوأسسها،القواعد الأساسيةللبيان العربى ، والمعرّلة كماهومقرر،أصحابالفضل ==

الأسس التي يجب أن تقوم عليها الخطابة ، وفي بيان الأمور التي يجب على الخطيب حراعاتها ، حتى تتهيأ له أسبابها ، وتتوفر له مقوماتها .

بروى الجاحظ : أن بشر بن المعتمر ، مم بإراهيم بن جبلة بن مخرمة ال كوتى الخطيب ، وهو يعلم فتيانهم الخطابة ﴿ فوقف بشر، فظن إراهيم أنه إنما وقف ليستفيد أو ليكون رجلا من النظارة . فقال بشر : أضربوا عما قال صفحا ، واطووا عنه كشحا ؛ ثم دفع إليهم صحيفة من تحبيره وتنميقه وكان أول ذلك الكلام : خذ من نفسك ساعة نشاطك وفراغ بالك ، وإجابتها إياك ؛ فإن قليل تلك الماعة أكرم جوهرا ، وأشرف حسبا ، وأحسن في الأسماع ، وأحل في الصدور وأسلم من ظاحئ الخطأ ، وأجلب لكل عين وفرة<sup>(1)</sup> من لفظ شريف ومعنى بديع ، واعلم أن ذلك أجدى عليك مما يمطيك يومك الأطول بالكد والطاولة والمجاهدة والت كلف والماودة ، ومهما أخطأك لم يخطئك أن بكون مقبولا قصدا وخفيفا على الالان سهلا » .

إن بشرا هنا يضع قانونا هاما من قوانين الخطابة ، بل من قوانين الأعمال الأدبية كلما ، يدل على ثقافته ودقة وعيه وسمة تجربته ؛ إنه يوجه الخطيب إلى اغتنام اللحظة التى يفرغ باله وتنشط فيما نفسه ، محيث تجيبه إلى القول وتبادره بالفكر من دون معاناة أو استكراه ؛ فإن ما يأتى فى تلك اللحظة على قلته يكون «أكرم جوهرا وأشرف حسبا وأحسن فى الأسماع وأحلى فى الصدور » ويكون أجدى من الكثير الذى لا يأتى إلا بالكد والتكلف والمجاهدة .

وكلام بشر هنا ،لايختص بالخطب للمدة المحبرة، ولايقتصرعايها ، بلهو يقصد

— الأول ف تأسيس علم البلاغة ، وهذا موضوع طويل ليس هنا مجال نفصيله ، وإنما قصدنا ، الإشارة السويعة إلى بلاء المعترلة فى وضع ذلك العلم الذى هو أساس الفوانين التى تحكم بها بلاغة الـكلام . (1) عين السخاء وغرته : المختار للستصنى . الخطبة الرتجلة أيضاً، والتي تدعو إليها دراع طارئة تدفع الإنسان إلى القول » والذي يعنيه على أية حال هو ألا يقسر الإنسان نفسه على القول قسراً، وإنما يغتنم ساعة النشاط وفراغ البال. على أن هذا الذي دعا إليه بشر يمكن أن يكون - كا أشرنا - مبدأ عاما يجب التزامه إزاء كل عمل من الأعمال الأدبية، سواء كان ذلك خطبة أم غير خطبة .

وهذا الذي أوصى به بشر ، مبدأ مقرر في الدراسات النقدية الحديثة التي تستخدم مجال علم النفس<sup>(1)</sup> في استخلاص بعض للمايير النقدية ، وهذا المبدأ هو ما يسمى عند النقاد المحدثين بلحظة الإبداع ، وهى اللحظة التي تخصب فيها ذات الأديب ، وتشرق نفسه ، وتتوفز إرادته للتمبير عن حركاته الوجدانية التي تدفعها تجربة نضج إحساسه بها .

هذه اللحظة يجب أن يستغلما الأديب ، و يسجلخلالها كل مايعج به وجدانه من أفكار وصور ، فإن استغلاله لهذه اللحظة سيمنح عمله الصدق والروعة وقوة التأثير ، وسيساعده على تنظيم أفكاره وإبرازها فى الصورة الطبيمية التى لا زيف فيها ولا افتعال .

ويمكن تطبيق هذا المبدأ علىكل عمل فنى يقوم به الإنسان إزاء تجربة تريد أن تنطلق من وجدانه ، سواء أكان هذا العمل قصيدة أم خطبة أم قصة أم لوعة أم قطمة موسيقية .

فحينا قال بشر : ٥ خذ من نفسك ساعة نشاطك وفراغ بالك وإجابتها إياك الخ . . » لم يقل ذلك عبثاً ، وإما كان يلفت الخطباء إلى ذلك المبدأ المهم وهو استغلال اللحظة التى تتهيأ فيها النفس للإبداع ، فإن قليل هذه اللحظة خير من الـكثير الذى يأتى مع التـكلف ومجاهدة النفس .

(۱) انظر ما كتبه الدكتور مصطنى سويف هن خطوات الابداع الفى فى كتابه : الأسسى النفسية للابداع الفى فى الشعر خاصة : مى ٢٦٧ .

تم ينتقل بشر بعد ذلك إلى قانون آخر ؛ يوصى فيه الخطيب بالسهولة في التفكير ، والتعبير والبعد عن التكلف ومجانبة التوعر ، فإن التوعر سيجر إلى التعقيد ، والتعقيديستهلك المعالى ويشين الألفاظ يقول : «إياك والتوعر ؛ فإن التوعر يسلمك إلى التعقيد ، والتعقيد هو الله ى يستهلك معانيك ويشين ألفاظك » وتلك مقيقة بلاغية أكيدة ؛ تنبه إليها بشر وعبر عنها ذلك التعبير الرقيق الدقيق ، في لاشك فيه أن الدخول إلى المعنى في خفة وسهولة ، يحفظ عليه روعته وتأثيره ، ولا شىء يزرى بقيمة المعلى ويفض من جاله إلا ما يكتنفه من ألفاظ ثقيلة وعبارات معقدة ، تحول بينه وبين الشعور ، فلا يكاد يصل إليه إلا وهو متهافت ضعيف .

ثم ينتقل بشر بعد ذلك إلى قضية اللفظ والمعنى ، وهى القضية التي تعتبر بمثابة قطب الرحى فى البلاغة العربية قديمها وحديثها ، فيتحدث عن واجب الخطيب فى ضرورة الملاءمة بينهما حتى تكون الصلة التي تربط بينهما أكيدة وقوية ، فإذا وقع الخطيب على معنى شر يف كريم ، فلا بد أن يلتمس له الألفاظ الشريفة الكريمة حتى يصون ألفاظه ومعانيه جيعاً من الفساد والابتذال .

يقول في هذا : « ومن أراغ معنى كريما فليلتمس له لفظا كريما ؛ فإن حق للعنى الشريف اللفظ الشريف ، ومن حقهما أن تصونهما عمايفسدها ويهجنهما » .

ولعل بشر بن المعتمر . هو أول من تحدث فى وضوح عن اللفظ والمعنى ، وتحدث عن طبيعة الصلة التى يجب أن تقوم بينهما ، واللفظ والمعنى ـ أو ما يسمى بلغة النقد الحديث الشكل والمضمون ـ مم العنصران الرئيسيان اللذان يتكون منهما كلّحل فنى ، وبقدر ما تتأكد الصلة بين هذين العنصرين ويصبح كل منهما ملائماً للآخر يكون العمل الفى الذى يتكون منهما عملا ناجحاً قوياً مؤثراً ، لأنه سيكون حينذاك صادراً عن أصالة واستعداد ، وقائماً على فهم دقيق لما ينبغى أن تـكون عايه الصلة بين المعانى والألفاظ التى تعبر عنها ، وكلما كانت الألفاظ ملاً نه المعانى ، دل ذلك على صدق الأديب فى عاطفته حيال التجربة التى يرجو. أن يصوغها .

ومن هنا عنيت معايير النقد الحديث بقضية الشكل والمضمون عناية كبيرة وأصبحت العلاقة بينمما هى الشىء الخطير الذى يشغل بال النقاد ؛ فإذا وجدنا رجلا كبشر بن للمتمر يعيش فى مطالع القرن الثالث الهجرى يتنبه إلى هذه القضية ويتحدث عنها فى هذا الوضوح ؛ فإن هذا الرجل يستحق منا التقدير والإمجاب .

ثم يستطر ديشر فى الحديث عن اللفظ والمعنى ، وعن غبر محامن مقومات البلاغة وأسمحها ، فيدخل فى تفصيلات دقيقة وأحكام كثيرة تدل على وعيه الدقيق ، سائل البلاغة وقضاياها ، لذلك فإن إبر اهيم بن جبلة ذلك الذى كان يعلم الفتيان الخطابة لما قرئت عليه صحيفة بشر هذه ورأى ما فيها قال ابشر : « أنا أحوج إلى هذا من هؤلاء الفتيان<sup>(1)</sup> » .

ولقد مقنا هذا الحديث العابر عن بشر وعن آرائه في بلاغة الكلام وطرائق البيان، لنبين أن المتزلة كانوا من أقدر الناس عل تفهم روح البلاغة وإدراك أسرارها ، وأنهم قد أسهموا بنصيب وفير في وضع الأسس التي تعتمد عليها .

ولنأخذ الآن مثالا تطبيقياً للخطابة عند للمتزة . وهذا المثال هو خطبتا واصل ابن عطاء اللتان أشرنا إليهما ؛ وقبل أن نعرض للحديث عن هاتين الخطبتين. سنذكر كملة موجزة عن بلاغة واصل وشهرته بالفصاحة .

واصل واشتهاره بالبلاغة :

اشتهر واصل بن عطاء فى التاريخ ببلاغته وشدة عارضته واقتداره علىالـكلام بـ فكثيراً ماتحدثنا المصادر العربية القديمة عن بلاغة هذا الرجل ، وما كان يمتاز به

(١) البيان والتبين : ج ١ ١٠٢ .

من مقدرة فاثقا على تصريف وجوه القول ، وكثيراً ما سجل الشعراء فى شعرهم هذه الحقيقة وأخذوا يتغنون بها حق لقد أصبحت عندهم مضرب الأمثال .

لثغة واصل:

لقد كان واصل مصاباً بلثغة قبيحة<sup>(1)</sup> فى لسانه ، وكان يتحرج من النطق مجرف الراء لقبح ذلك وبشاعته ، ولـكنه<sup>لت</sup>ـكنه واقتدار. على القول، كان يتجنب ذلك الحرف بسهولة ولا يجعله يتردد فى كلامه مع كثرة دوران هذا الحرف فى الـكلام العربي<sup>(٢)</sup> ، ومع ذلك لا يفطن إلى ذلك أحد لسهولة ألفاظه وسرعة مداخله .

قال عنه المبرد : «كان واصل بن عطاء أحد الأطجيب ، وذلك أنه كان الثغ قبيح اللثغة فى الراء ؛ فكان يخلص كلامه من الراء ولا يُقطن بذاك لاقتداره ومهولة ألفاظه ، فنى ذلك يقول شاءر من المعتزلة<sup>(٣)</sup> منوهاً بإطالته الخطب واجتنابه الراء على كثرة ترددها فى الكلام :

عليم بإبدال الحروف وقامع لكل خطيب يغلب الحق باطله وقال آخر : ويحسب ل البر قمحا فى تصرفه وخالف الراء حتى احتال للشعر ولم يعلق مطراً والقول يعجله فعاذ بالغيث إشفاقا من المطر<sup>(1)</sup> وقال بشار بن برد مشيداً ببلاغة واصل :

(١) هذه مسألة مشهورة تحدثت عنها كافة المصادر التي تحدثت هن واصل : البيان والتبين : وفيات الأهيان : الكامل للعبرد تاريخ بغداد : زهر الآداب : آمالى المرتضى : للنية والأمل : مسرح العيون .
 (٣) انظر ماكتبه الجاحظ عن ذلك فى البيان : ج ١ ص ٣٩ .
 (٣) هو أبو الطروق الذي كما فى الوفيات ج ٥ ص ٣٠ .
 (٢) المكامل للعبرد : ج ١ ص ١٢٢ والبيان ج ١ ص ٣٩ .

أبا حذيفة قد أوتيت معجبة من خطبة بدهت من غير تقدير لمكت مخرس عن كل تحبير (1) » وإن قولا يروق الخالدين مما وقال أيضًا : وحبروا خطباً ناهيك من خطب تكلفوا القول والأقوام قد حفلوا فقام مرتجلا تغلى بداهته كمرجل القين لماحف باللعب وجانب الراء لم يشعر به أحد قبل التصفح والإغراق في الطاب<sup>(٢)</sup> وقال صغوان الأنصارى في بلاغة واصل أيضاً وقد ذكر كيف أن واصلا مم مجانبته الراء فى خطبته وارتجاله لها قد بذ الخطباء المصاقع من قبله : فسائل يعبد الله فى يوم حفلة وذاك مقام لا يشاهده وغد أقام شبيب وابن صفوان قبله بقول خطيب لا يجانبه القصد فأبدع قولا ماله في الورى ند وقام ابن عيسى ثم قفاه واصل فما نقصته الراء إذكان قادرا على تركها واللفظ مطرد سرد ففضل عبــــد الله خطبة واصل وضوعف فى قسم الصلات له الشكد<sup>(\*)</sup> فأقنع كل القوم شكر حبائهم وقالذاك الضعف فى عينه از هد (٢) » ولقد لفتت هذه الظاهرة عند واصل أنظار الناس ، وأثارت دهشتهم وأخذوا يتساءلون عما يصنعه واصل فى ٩-كالام الذى لايمكن أن بتجنب فيه الراء كالأعداد وأسماء الشهور وآيات القرآن وغيرها . (١) البيان : ج ١ ص ٤١ . (٢) نفس المصدر . (٣) الشكد · العطاء .

(٤) البيان : ج١ من ٤٨ ، ٤٩ .

قال قطرب : « سألت عثمان البرى : كيف كان واصل يصنع فى العدد ؟ وكيف كان يصنع بعشرة وعشرين وأربعين ؟ وكيف كان يصنع بالفمر والبدر ويوم الأربعاء وشهر رمضان ؟ وكيف كان يصنع بالمحرم وصفر وربيح الأول وربيع الآخر وجمادى الآخرة ورجب ؟ ؟ » فقال : مالى فيه قول إلا ما قال صفوان الأنصارى :

ملقن ملمم فيا خاوله جم خواطره جواب آفاق<sup>(۱)</sup> » أقوال لواصل تجميب فيها الراء : \_\_

روى أن رجلا قال لواصل : «كيف نقول أسرج الفرس ؛ قال : ألبد الجواد . وقال له آخر :كيف تقول ركب فرسه وجر رمحه ؟ قال : استوى على جواده وسحب عامله<sup>(۱)</sup> » .

وروى أنه قد امتحن يوما حتى يقرأ سورة براءة فقر أعلى الفور من غير. تفكير ولا تدبير: « عهد من الله ونبيه إلى الذين عاهدتم من الفاسةين فسيحوا فى البسيطة هلااين وهلالين<sup>(٣)</sup> » .

فهو هنا يقرأ الآية بمعناها فرارا من الألفاظ التي تشتمل على حرف الراء وكونه يلهم الألفاظ التي تؤدى المعنى ولا تشتمل على حرف الراء بمثل هذه السرعة دليل على ذكائه وسرعة خاطرة .

وذكر أبو الحسن البرادعى المتكلم « أن إنسانا سأل عمر وبن عبيد أوغيره عن شىء فى القدر محضرة واصل بن عطاء ، فتكلم السائل بشىء أغضب عمر ا فأجابه حمرو بحواب لم يرضه واصل ، فقال له واصل : « إباك وأجوبة الغضب فإنها مندمة

- (۱) البيان : ج ۱ ص ۳۹ وانظر : معجم الأدباء ج ۱۹ ص ۲٤٦ .
  - (۲) أمالى المرتضى : ج ۱ ص ۱۱٤ .
- ۳) عيون التواريخ لابن شاكر : حوادث سنة ١٣١ بخطوطة دار الكتب المصرية .

والشيطان يكون معما ، وله فى تضاءيفها همزة ، وقد أوجب الله عز وجل على نبيه أن يستعيذ من همزات الشياطين إلى خاتم الآية . . . » قال البرادعى : أنظر إلى واصل كيف أخرج الراء من كلامه فقال موضع : « والشيطان محضرها» « يكون معما » « وقد أوجب الله تعالى على نبيه ولم يقل أمره » ، وقال « وأن يكونوا معه » بدلا من « أن محضروه » ثم قال « إلى خاتم الآية » ولم يقل « إلى أخر الأية » قال المرتضى : ومما لم يذكره البرادعى أنه عدل عن افتتاح الآية من أجل الراء أيضا لأن أولها : « وقل ربى أعوذ بك من هزات الشياطين » ولولا قصده إلى العدول لبكان ذكرها واجبا من ابتدائها<sup>(1)</sup> » .

و يحكى أن واصلا لما تتابع عليه مايئبت زندقة بشار بن برد وهو صديقه قال: « أما لهذا الأعمى للمكتنى بإلى معاذ من يقتله ؟ أما والله لولا أن الغيلة خلق من أخلاق الغالية لبمثت إليه من يبعج بطنه على مضجعه ؛ ثم لا يكون إلا سدوسيا أو عقيليا ، فقال هذا الأعمى ، ولم يقل بثارا ولا ابن برد ولا الضرير . وقال . من أخلاق الغالية ولم يقل المضرية ولا المنصورية ، وقال لبعثت إليه ولم يقل لأرسات إليه ، وقال على مضجعه ولم يقل على فراشه أو مرقده ، وقال يبعج ، ولم يقل يبقر . وذكر بنى عقيل لأن بشاراكان يتوالى إليهم ، وذكر بنى سدوس ، لأنه كان نازلا فيهم . ( قال المبرد بعد أن روى هذه ( القصة ) واجتناب الحروف شديد<sup>(٢)</sup> »

هذه بعض نماذج من كلام واصل ال**ق**می تجنب فیه الراه حتی یسلم من استبشاع الناس للثغة التی كان محس بأنها عیب شدید ، وسنذ كر بعد قلیل خطبته الطویلة التی استطاع فیها أیضا تجنب حرف الراء مع طولها .

وأبن دلت هذه الظاهرة على شيء ، فإنها "بدل على أن واصلا لم يَكن رجلا

(١) أمالى المرتضى : ج ١ س ١١٤ .

(۲) الـكامل للمبرد : ج ۲ س ۱۲٤ ، ۱۲۰ وانظر : الوفيات ج ٥ س ٦٠ وأمالي.
 الرتضي ج ۱ س ۹۷ .

عاديا ، وأن منزلته فى الفصاحة وبلاغة القول ، لم تكن منزلة اضرابه ومعاصرية فهذه المقدرة الفائقة التى مكنت لصاحبها أن يتجنب بهذه السهولة حرقا من أكثر الحروف دورانا فى الكلام ، لتدل على خصوبة الفكر وحدة الذهن وسرعة الخاطر وطول المراس بفنون الكلام وأساليبه ، حتى لقد استطاع أن يأخذ منه ما يريد ، ويدع ما لا يريد .

وكلام الجاحظ هنا ، يدل على أن هذه الظاهرة البلاغية عند واصل ليست بالشىء الهين اليسير الذى لايستغرب حدوثه ؛ وإيما هى شىء قلما يتيسر لغير بليغ قادر متمكن مثل واصل ، ومع هذا فلولا استفاضة الخبر بها لما استجاز حدوثها . والجاحظ فى حديثة هذا ، يلفتنا أيضا إلى شىء مهم ، هو أن واصلا فى تجنبه

(۱) البيان والتبين : ج ۱ ص ۳۲ .

خروف الراء، لم يكن يفتعل ذلك افتعالا أو يتكلفه تكلفا ؛ و إنما قد أصبح لطول الدربة عليه والمارسة له أمرا سهلا يأتيه دون معاناة أو مجاهدة ، ولأن كانت خطبه ورسائله تحتمل الصنعة والتكلف لتوفره عليها وتهيئه لها ، فإن محاجة الخصوم ومناقلة الأكفاء ومفاوضة الإخوان لا تحتمل ذلك ، لأنها أمور يبتده بها بها صاحبها ، فليس يستطيع معها تكلفا أو محاولة ·

« والدكتور زكى مبارك » يتخذ من مقدرة واصل على تجنب حرف الراء فى كلامه دليلا على نقدم فن النثر فى عصره فيقول : « والصنعة التى أثرت عن ذلك العصر بدل على ان الكتاب كانوا يفهمون أن الكتابة فن له قو اعدوأصول ؛ وأن الكانب يجب أن يصفى كتابته من أو شاب الخطأ والضعف ، لذلك رأينا واصل ابن عطاء يتجنب الراءفى خطبه، إذ كان ألثغ بالرغم من أن هذا الحرف كثير الدوران فى الكلام، وتجنب هذه الحرف من باحث كبير مثل واصل يتكلم و يخطب بلا انقطاع ، يدل على أن إجادة النثر أصبحت مقصودة عند كتاب ذلك العصر وخطبائه (<sup>11</sup>).

ولقد تناقل الناس فى أيام واصل و بعد أيامه هذه الظاهرة الغريبة ، وأصبح شعراؤهم يتندرون بها ، حتى لقد أصبحت عندهم مضرب الأمثال . وإذا ما حمل الشعر اء بشىء وتندروا به ، فإن ذلك يدل على أن ذلك الشىء كان مما يستلفت النظر و يستحق التسجيل . وهاك تموذجا من أقوال الشعراء فى تجدب واصل الراء فى كلامه :

قال محمد الخازن من قصيدة له فى مدح الصاحب بن عباد . نعم تجنب « لا » يوم المطاء كما تجب ابن عطاء لفظة الراء وقال آخر فى محبوب له ألثغ : أعد لثنة لو أن واصل حاضر ليسمعها ما أسقط الراء واصل (٢) النتر النفى : زكى مبارك : ج ١ س ٦١ .

- وقال آخر : وقطعتنى حتى كأنك واصل أجعلت وصلى الراء لم تنطق به وقال آخر: فتلحقني حذفا ولاراء واصل فلا تجعلنى مثل همزة واصل وقال أبو عمرو الكندى الأندلسي : لاالراء تطمع في الوصال ولا أنا البحر تجمعنا فنحن سواء وقعدت منتحبا أنا والراء<sup>(1)</sup> فإذا خلوت كتبتها في راحتي وقال الأرحابي : ذا امتعاض أخنى اختلالى عرب الرا بي كاخفياه واصب للرام وقال أيضا: في خطاب الورى من الخطباء هجر الراه واصل بن عطاء • مع الضاد من حروف الهجا.<sup>(٢)</sup> وأنا سوف أهحر القاف والرا و بعد : فإن هذا كله ، يدل على أننا بصدد رجل لم يكن على شاكلة الناس فى أيامه ، وانما كان نسيج وحده فى البلاءة والفصاحة ، وكان طرازاً فريداً فى التمرس بأساليب القول ، والتمـكن من نواصي اللغة ، والافتدار على التصرف في وجوه الكلام الى درجة جملت منه ظاهرة يضرب مها المثل ، ولنن كان لذلك دلالة ما ؛ فإنه يدل على أن واصلا قد كون تركمو يناً خاصا ، وتوفرت له امكانيات ثقافية معينة ، هيأنه لتلك المر**لة الفريدة في عا**لم البيان ، وماذا ينتظر من رجل يقود
  - (١) وفيات الأعيان : في ترجمة واصل : ج ٥ ص ٦١ ، ٦٢ .
- (٢) من نوادر المحطوطات : المجموعة الثانية . تحقيق عبد السلام هارون ص ١٢٣ .

مدرسة فسكرية، جديدة شقت طريقها وسط عديد منالمذاهب والأفكار والعقائد الا أن يكون من طراز خاص يؤهله لتلك القيادة الفكرية ، ويعده لذلك الدور السكبير الذى اضطلع به في نجاح وتوفيق .

لقد أحس واصل منذ اللحظة الأولى بخطورة تلك التبعة التي ألقيت على عاتقه ، وبجسامة ذلك الدور الذى كان لزاما عليه أن يقوم به بعد أن شق لنفسه طريقا جديداً وعر المسالك .

لقد كان يعرف أنه سيواجه أعداء كثيرين ، وسيقف أمام خصوم أشداء من دهرية ومجوسية وزنادقة ونصارى ويهود ، وكان يعرف أنه سيقاوم أعنف للقاومة من الفرق الأخرى التى كانت الحرب بينها سجالا لا يخفت لها لهيب . كان يعرف هذا كله ، فأعد لموقفه عدته ، فأخذ يقرأ ويطلع ويدرس ويحصل وينمى بالعلم والأدب مواهبه ، ويصقل مداركه ، حتى نضجت شخصيته ذلك النضج الفريد ، واستوى عقله ولسانه بهذه الدرجة التى بهرت الكتاب وأدهشت وينمى ألهم والأدب مواهبه ، ويصقل مداركه ، حتى نضجت شخصيته ذلك النضج الفريد ، واستوى عقله ولسانه بهذه الدرجة التى بهرت الكتاب وأدهشت والنصراء . يقول عنه « عمرو بن عبيد » صديقه وزميله فى قيادة هـذه الحركة والدهرية والمرجنة وسائر المخالفين والرد عليهم منه <sup>(1)</sup> » .

هكذا كان واصل بن عطاء الذي كان هو النبتة الأولى التي أنبتت تلك الدوحة العظيمة من العلم والأدب والثقافة ؛ وكانت الدعامة القوية التي ارتكز عليها ذلك الصرح الشامخ من أساطين المقل الإسلامي من أمثال : النظام وأبي الهذيل والجاحظ .

(١) المنية والأمل : ص ١٨ .

خطبة واصل التي تجنب فيها الراء<sup>(1)</sup> :

فى حفل جامع بالعراق ، وبين يدى واليه عبد الله بن عمر بن عبد العزيز (١٢٦ – ١٢٦ ) وقف جهرة من أقدر الخطباء وأرعهم وأنبهم شأناً فى ذلك الحين ، يتناو بون الفولويتسابقون فيه ، وكان هؤلاء الخطباء هم : خالدين صفوان وشبيب بن شيبة ، والفضل بن عيسى . فلما انتهى هؤلاء الخطباء الثلاثة ، وكابوا قد أعدوا خطبهم ، وقف واصل بن عطاء ، وارتجل خطبته تلك المشهورة التى جانب فيها حرف الراء ، فنال الإعجاب والتقدير ، وطفى بفصا حته على الخطباء الذين سبقوه مما جعل الشعراء يشيدون مهذه الحادثة على نحو ما ذكرنا .

وهذه الخطبة -- مع خطبة أخرى قصيرة لواصل أيضا -- هى الشيء الوحيد الذي يصلنا بهذا الجانب من أدب للمترفة ، وهى وإن كانت لا تكشف لنا عن خصائص هذا الأدب ، ولاتعطينا صورة عن مقوماته الأساسية التي تميزه عن غيره حيث إن هذه الخصائص وتلك المقومات ، إنما تلتمس في جدلهم ومناظر اتهم وفنونهم النثرية الأخرى ، حيث تتضح في هذه المجالات انطباعات ثقافتهم الخاصة على نحو ما سنبين ذلك . إلا أنها تصور لنا شيئين مهمين :

هى تعطينا صورة عن بلاغتهم، وتمكنهم من اللغة، وحسهم الشديد
 مواقع الكلمات ، وقدرتهم على التصرف فى وجوه القول ، ومدى استعدادهم
 الدهن لهذه المهمة التى اضطلعوا بأعبائها، وهى مهمة الدقاع عن الدين والدعوة إليه

<sup>(</sup>١) لا توجد هذه الخطبة كاملة وغير محرفة إلاني المجموعة الثانية من «نوادر المخطوطات» التي تام بتحقيقها الأستاذ « عبد السلام هارون » ولقد أشار المحقق إلى المجهود الكبير الذى بذله في سبيل الحصول عليها على هذه الصورة التي نشرت بها ، ويوجد نس محرف للخطبة في كتاب « مفتاح الأفكار » س ٢٧٠ وعنه نقل الأستاذ « أحد زكى صفوت » في جهرة خطب العرب ج ٢ س ٤٨٦ هذه الغطبة .

من خلال مبادئهم التي اعتقدوها . ولقد رأينا مبلغ ما أثارته هذه الخطبة من تعليقات الشعراء وأقوال الـكتاب .

٢ – وهى تصور لنا أيضاً مبلغ حماسهم الدينى ، ومدى انفعالهم الشديد بهذا الدين ، وحرصهم على أن يدعوا إليه ويدافعوا فى سبيله ما استطاعوا إلى ذلك سبيلا . وإليك بعض فقرات من هذه الخطبة<sup>(1)</sup>.

قال واصل : « الحمد لله القديم بلا غاية ، والباقى بلا مهاية ، الذى علا فى دنوه ودما فى علوه ، فلا يحويه زمان ، ولا يحيط به مكان ، ولا يؤوده حفظ ما خلق ولم يخلقه على مثال سبق ؛ بل أنشأه ابتداعاً وعدله اصطناعا ، فأحسن كل شى خلقه ، وتمم مشيئته ؛ وأوضح حكته ، فدل على ألوهيته ؛ فسبحانه لا معقب لحكمه ولا دافع لقضائه ؛ تواضع كل شىء لعظمته ، وذل كل شىء المطانه ، ووسع كل شىء فضله ؛ لا يعزب عنه مثقال حبة وهو السميع العليم ، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا مثيل له ، إلها تقدست أسماؤه وعظمت آلاؤه ؛ علا عن صفات كل مخالوق ، وتنزه عن شبه كل مصنوع ، فلا تبلغه الأوهام ، ولا تحيط به العقول والأفهام ؛ يعصى فيحلم ، ويدعى فيسمع ، ويقبل التوبة عن عباده ، ويعفو عن السيئات ويعلم ما يقعلون ، وأشهد شهادة حق وقول صدق ؛ بإخلاص نية وصدق طوية أن محمد بن عبد الله عبده ونبيه وخالصته وصفيه . . . . . . الخ

- نغد دنحديل :
- ا --- للوضوع :

ليس فى هذه الخطبة من ناحية موضوعها ما يبعد كثيراً عما هو مألوف فى خطابة ذلكالعصر ؛ فموضوعها من قبيل الموضوعات الدينية التى كان يطرقها

(١) نوادر المخطوطات : المجموعة الثانية س : ١٣٤ .

الخطباء الدينيون -- إذ ذاك - من أمثال الحسن البصرى والفضل الرقاشى وغيرها ، فهى تقوم على الدءوة إلى الله ، والآنجاء نحوه بالمبادة ، والتقرب إليه بالطاعة ، كما تقوم على المزهيد فى الدنيا دار الفناء ، والترغيب فى الآخرة دار البقاء، إلى آخر ما تضمنته الخطبة من همذه للمانى التى تنحصر كلها فى الدعاية الدينية .

إذن فليس فى خطبة واصل من ناحية موضوعها شىء جديد ، حقا إن الخطابة الدينية بصفة عامة لم تمكن تحتل فى عصر بنى أمية إلا جزءاً ضئيلا من نشاط الخطباء الذين كان جل انصرافهم إلى النواحى السياسية التى اقتضاها وجود أحزاب كثيرة من خوارج وشيعة وأمويين وزبيريين . محاول كل حزب منها أن يوسع نفوذه ويؤكد سلطانه ، وكانت الخطابة هى الوسيلة الفعالة لتلك الدعايات الحزبية . ولكن على أية حال ، فإن الخطابة الدينية كانت موجودة ، ولم تكن مقصورة على الولاة والأئمة كما كان الأمر من قبل ، بل لقد عهد بها معاويه<sup>(1)</sup> إل أناس آخرين يعظون الناص فى الساحد ، ولما الذى دعاه إلى ذلك اعتناق كثير من للوالى الإسلام ، فكانوا يحتاجون إلى مزيد من هذه الخطابة الدينية التى تقفهم على تعاليم المادي .

ومع ذلك ؛ فإن خطبة واصل من ناحية موضوعها ، تدلنا على أن الممتزلة كانوا يتحمسون لديمهم غاية التحمس ، ويتفانون فيه تفانياً يؤدى بهم فى كثير من الأحيان إلى حالات من الزهد ، وهـذه العاطفة الدينية الصادقة هى التى وجهتهم – كما قلنا – تلك الوجهة الثقافية الخاصة ، وجعلتهم يتزودون بألوان مختلفة من العلم ، حتى يستطيعو امجابهة خصومهم والوقوف فى وجه أعدائهم . ولقد

 (۱) انظر ما كتبناه عن الخطابة الدينية في العصر الأموى في : النَّر الفني وأثر الجاحظ فيه ص ١١٢ .
 (م ـ ١٤ أدب للمترلة ) قررنا في الباب السابق أن الذي جعل المعتزلة يكبون على الفلسفة والمنطق اليونانيين، هو أن يتسلحوا بأسلحة خصومهم، وسوف رى أمهم نجحوا في ذلك المضار أيما نجاح ، وأمهم استطاعوا أن يدخلوا إلى حظيرة الإسلام آلافا من الناس ما كان لهم أن يدخلوهالو لم تفحمهم مناظرات المعتزلة ومنطقهم .

• – الأساوب :

أما أساوب هذه الخطبة ، فهو فى نسقه البياى العام ليس غريباً عن طبيعة الأساليب الخطابية الممروفة فى ذلك العصر ؛ فهو فى جملته يتكون من فقرات قصيرة ، مسجوعة أو مزدوجة يشيع بينها الترادف فى بعض الأحيان ، ومعانيه سهلة قريبة المأخذ ليس فيها عمق ولا إغراب ، أى أن النهج الخطابى الذى يعتمد على البديهة والارتجال واضح فيها غاية الوضوح .

ولكن دلالة هذه الخطبة على بلاغة واصل وعلى مقدرته الخطابية ، تأتى من ناحية أخرى ، وهى خلو هذه الخطبة على طولها من حرف الراء كما أشرنا إلى ذلك آنفاً ، فالخطيب الذى يستطيع فى لحظة ارتجاله فى موقف رهيب مهيب كذلك للوقف الذى ارتجل فيه واصل خطبته ، أن يختار لمعانيه ألفاظا ليس فيها هدذا الحرف ، ثم يصوغها تلك الصياغة الجميلة المتماسكة التى لا توحى بنقص أو افتعال ، قهو خطيب ذو ملكة قوبة و بديهة حاضرة وتمكن واسع من مفردات اللغة وألفاظها وحس قوى بمفاهيم الكلمات ومواقعها .

إن الذى يقرأ خطبة واصل وهو خالى الذهن من أنه أسقط منها حرف الراء ، لا يحس مطلقاً بهذه الظاهرة ؛ وإنما يحس بالقوة والتماسك والروعة وكفى بهذا دليلا على بلاغة واصل

إن واصلا في خطبته ، يستخدم الترادف اللغوى استخداما دقيقا ليتخلص من

لثغته،فيضم كل كلمة مكان أختها فىلباقة وخفة، محيث لاتحس معهابقلق أواضطر اب وعلى الرغم من أن خطبته قد اشتمات على طائفة من التراكيب المألوفة التى تستخدم فيها ألفاظ معينة ؛ فإنه قد استطاع أن يخلى هذه التراكيب من الـكلمات التى اشتملت على حرف الراه، ويضع مكانمها كلمات أخرى مرادفة لها دون أن تفقد هذه التراكيب مالها من إلف خاص فى أسماعنا ؛ وإذا أراد أن يستخدم آية من القرآن تشتمل بعض كلماتها على حرف الراه ؛ فإنه يكتفى بمعنى الآية ، ويغير هذه المكلمات إلى كلمات أخرى . يصنع كل ذلك فى حذق ومهارة .

فمثلا يقول : «فسبحانه لا معقب لحكه ولا دافع لقضائه » ، فيضع كلة «دافع» مكان كلة « راد » وهى الكلمة التى ألف مها ذلك التركيب ، ويقول : « لا يعزب عنه مثقال حبة وهو السميم العليم » فيضغ كلة « حبة » موضع كلة « ذرة » ويقول : « وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لامثيل له » فيضع موضع ه شريك » كلة « مثيل » ويقول : « فلا يحويه زمان ولا يحيط به مكان » في معنى قوله تعالى : « ووسع كرسيه السموات والأرض » ويقول : « إن محمد ابن عبد الله عبده ونبيه » فيضع كلة « نبيه » مكان كلة « رسوله » .

فهذا النوع من التحايل الذي يمارسه صاحبه بهذا القدر من التوفيق والنجاح لايمكن أن يتأتى إلا للمهرة الأفذاذ الذين بلغوا من الثقة بأنفسهم ، والتمكن من لغتهم إلى حد لا يخشون معه العجز أو الاضطراب . توذيح آخر :

وهذا نموذج آخر من خطابة واصل . إنه خطبة قصيرة قالها ردا على خطبة لجمفر بن محمد الصادق وَكان قد غمز مذهب واصل ، ورماه بأنه يفرق الـكلمة ، ويطعن على الأثمة ، فقال واصل : « الحمد لله ؛ العدل فى قضائه ، الجواد بعطائه المتعال عن كل مذموم ، والعالم بكل خلى مكتوم ، نهى عن القبيح ولم يقضه ، وحث على الجميل ولم يحل بينه وبين خلقه ، وإنك يا « جمفر » وابن الأنمة شغلك حب الدنيا ، فأصبحت بها كلفاً ، وما أنيناك إلا بدين محمد صلى الله عليه وآله وسلم وصاحبيه وضجيعيه ابن أبي قحافة وابن الخطاب وعثمان وعلى بن أبي طالب وجميع أثمة الهدى ، فإن تقبل الحق تسعد به ، وإن تصدف عنه تبوء بإيمك<sup>(1)</sup> » .

فني هذه الخطبة القصيرة . تتجلّى كذلك عبقرية واصل الخطابية ، فهو قد استبعد حرف الراء على طريقته ؛ ولم يضطر إليه إلا حينها نادى جعفراً باسمه ، ولكنه حيمًا أراد أن يقول ( أبو بكر وعمر ) قال : ابن أبي قحافة وابن الخطاب . ولقد ضمن واصل خطبته تلك على قصرها بعض الإِشارات الى مذهبــــه في القضاء والمدل الإلهي ؛ فإن من مذهب واصل القول بنني القضاء والقدر ، واثبات حرية الإرادة الإنسانية في الأفعال ، وهذا عنده هو مناط التكليف . فحيَّما قال : ﴿ نَهْيَ عن القبيح ولم يقضه » بشير الى أن الله تعالى عدل فى قضائه ، ولا يمكن أن يقضى على عباده من الأفعال الاما هو خير الهم ، أما القبيح منها فلم يقضه ، بل هو من مقارفة العبد ومن خلقه ، ولما مما يفسر هذا قوله بعد ذلك : ﴿ وَحَتْ عَلَى الْجَمْيَلَ ولم يحل بينه وبين خلقه » أى أن الله سبحانه خلق الخير وحث عليه ، ولم يحل بين عباده وبين فعل هذا الخير ، بل مكنهم من ذلك بمنحهم العقل الذي يستطيعون به التمييز بين الشر والخير، والقوة التي بها يستطيعون فعل الخير والبعد عن الشر . · وفى آخر الخطبة رد واصل على ما رماه به جعفر من الطعن على الأنمة ، وأعلن أن دينه الذى يدين به هو دين محمد وخلفائه وسائر أئمة الهدى .

(١) المنية والأمل : س ٢٠ .

تانيا — المواهظ :

وهذا الباب أيضاً ليس من الأبواب المهمة في أدب الممزلة ؛ فالمواعظ للأثورة عنهم تعتبر صورة من الأدب الديني الذي شاع في أوساط النساك والزهاد في القرن الهجري الثاني ، فهي لا تعطينا صورة عن أدبهم الذي تأثر ببيئتهم الفسكرية وانعكست عليه معالم ثقافتهم ؛ بقدر ما تعطينا صورة عن صدق عاطفتهم الدينية التي جعلتهم يتسامون عن متاع الدنيا ، فلا مخضعون رقابهم لجاء أمير أو سلطان وزير .

إن المواعظ التي جاءت على ألسنة بعض المترفة ، لم تكن هي منهجهم أو وسيلتهم في الدقاع عن الدين؛ بل كانت وسيلتهم العملية في ذلك السبيل هي المناظرة التي كانوا يستخدمون فيها المنطق ، ولذلك فإن المناظرة قد شاعت في بيئات المعترفة الذين تزودوا بالثقافة اليونانية ، وتعمقوا جوانيها المختلفة ، بينما لم يتجه هؤلاء إلى الوعظ الذي يقوم على للعاني البسيطة العاطفية التي لا تتضمن دليلا أو حجة .

ولعل هذا هو السبب الذى من أجله كانت العظات الدينية عند المعتزلة أكثر شيوعا لدى الطبقات الأولى التى لم يتح لها أن تتزود نزودا كاملا مالثقافات المقلية اليونانية التى نراها عند أبى الهذيل والنظام والجاحظ وغيرهم محن نضجت وتفرعت على أيديهم مهادىء المعتزلة ، وأخذوا يمكسون عليها ملامح ثقافتهم ؛ لذلك فإن الماذج التى بين أيدينا من المواعظ الدينية عند المعتزلة تدور كلما أو معظمها بين واصل بن عطاء وعمر و بن عبيد أى عند الطبقات الأولى منهم ، ولقد مرت بنا آنفا خطبة واصل التى هى أدخل فى باب المواعظ الدينية على نحو ما بينا.

 الذي كان يحبة وبؤثره ويقربه () . يروى أن المنصور قال ذات يوم : « عظنى يا أبا عثمان. فقال : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ والفجر وليالى عشر والشفع والوتر والليل إذا يسر هل في ذلك قسَّم لذي حجر . ألم تَر كيف فعل ربك بعاد ، إرم ذات العاد ، التي لم يخلق مثلها في البلاد ، وتمود الذين جاموا المصخر بالواد، فرعون ذى الأوتاد الذين طغوا فى البلاد فأكثروا فيها الفساد فصب عليهم ريك سوط عذاب إن ربك - يا أبا جعفر - لمبالمرصاد » قال : فبكي بكاء شديدا كأنه لم يسمع تلك الآيات إلا تلك الساعة . وقال : زدنى فقال : إن الله أعطاك الدنيا بأسرها ، فاشتر نفسك ببعضها ، وأعلم أن هذا الأمرالذي صار إليك ، إنما كان في يد من كان قبلك ، ثم أفضى إليك ، وكذلك مخرج منك إلى من هو بعدك ، و إنى أحذرك ليلة تمخض صبيحتها عن يوم القيامة . قال فبكي والله أشد من بكائه الأولحتىجفجفناه . فقال له سليمان بن مجالد : رفقا بأمير المؤمنين قد أتعبته منذ اليوم . فقال له عمرو : بمثلك ضاع الأسر وانتشر لا أبالك ، وماذا خفت على أمير المؤمنين أن بكي من خشية الله ؛ فقال له أمير المؤمنين: يا أبا عثمان أعنى بأصحابك أستعن مهم . قال أظهر الحق يتبعك أهله <sup>(٢٧</sup> »

بدأ عمرو موعظته بآيات من القرآن تتضمن الإشارة إلى عاقبةالطنيان والفساد والظلم ؛ وأن الإنسان مهما مكن له فى الأرض ، وبسط له الرزق ، ومد له فى الجاء

(١) كان الخلفية أبو جعفر المنصور يبالني في إجلال عمرو وتعظيمه وكان يثق فيه ثقة كبيرة حتى لقد حزن فليه حين وفاته حزنا شديدا وذال في رثائه : صلى الإله عليك من متوسد قبرا مررت به على مران قبرا تضمن مؤمنا متخشعا عبد الإله ودان بالقرآ ن وإذا الرجال تنازعوا في شبهة نصل الحديث بحجة وبيان ولو أن هذا الدهر أبنى صالحا أبنى لنا عمرا أبا عثمان وليتال : لم يسمع أن خليفته رئى أحدا من رعيته سواه، انظر : الوفيات ج ٣ م، ١٣٢ والمنية والأمل م ٢٤ . والسلطان ، فإنه لن يستطيع أن يتتى عاقبة ظلمه إن كان ظالما ، لأن الله سبحانه إذا أمهل فإنه لا يهمل ، ولقد نبهه إلى هذا بقوله فى آخر الآية . \* إن ربك ـ يا أبا جعفر ـ لبالمرصاد » .

ثم مضى عمرو فى موعظته للمنصور مقتديا بمعانى الآية الكريمة ، فأخذ يحضه على عمل الخير والبر ، ويهون له شأن سلطانه وأن هذا السلطان قدكان لغير. من قبله ثم آل إليه ، ثم هو لا شك سيتحول عنه إلى غيره عندما توانية منينه فى ليلة يتمخص صبحما عن يوم القيامة ، فهو يذكره بالموت ليهون على نفسه شأن الحياة .

وبعد أن بكى الخليفة من فرط تأثره بموعظة عمرو قال له : يا أبا عثمان : أعلى بأسحابك أستعن سهم : قال : « أظهر الحق يتبعك أهله » . وفي هذا ما يوحى يأن الخليفة قد بلغ من تأثره بعمرو وثقته بإيمانه وزهده حدا جعله يطلب إليه العون بأسحابه من المعتزلة ، فـكان جواب عمروله جواب المؤمن الواثق : «أظهر الحق يتبعك أهله » أى أن أسحابى هم أهل الحق وأنت متى أظهرت الحق فإسهم سيتبعونك .

ومن مواقف عمرو مع أبى جعفر، أنه دخل عايه ذات يوم فأجلسه وقربه وقال له : « عظى فوعظه بمواعظ منها : إن هذا الأمر الذى أصبح فى يدك لو بتى فى يد فيرك ممن كان قبلك لم يصل إليك ؛ فاحذر ليلة تمخض بيوم لا ليلة بعده ؛ فلما أراد النهوض قال : قد أمرنا لك بعشرة آلاف درم قال : لا حاجة لى بها . قال : ولله تأخذها . قال : ولله لا أخذها . وكان المهدى ولد المنصور حاضر ا فقال : يحلف أمير المؤمنين وتحلف أنت ؟؟ فالتفت عمرو إلى المنصور وقال : من هذا الفتى ؟ قال : هو ولى العهد ابنى المهدى . فقال : أما ولله لقد ألبسته لهاما ماهو من لباس الأبرار ، وسميته بامم ما استحقه ، ومهدت له أمر ا أمنع ما يكون به ، أشغل ما يكون عنه ، ثم التفت عمرو إلى المهدى فقال : نعم يا ابن أخى إذا حلف أبوك أحنثه حمك ، لأن أباك أقوى على الكفارات من عمك فقال له المنصور : هل من حاج<sup>ر</sup> ؟ قال : لا تبعث إلى حتى آتيك . قال : اذا لا تلقانى قال هى حاجتى . ومضى فأتبعه المنصور طرفه وقال :

> کاــــکم یمشی روید کاـکم یطلب صید غیر همرو بن عبید<sup>(۱)</sup>

> > مدى دلالة هذه المواعظ على طابع متميز من الأدب :

ليس في هذه الجل التي قالم ر بن عبيد لأبي جعفر دلالة من ناحية نسقها البياني على نوع متميز م لأدب لا من ناحية شكاما ولا من ناحية مضمونها . فهي \_كما \_ قلنا \_ أشبه شيء بالأدب الديني الذي كان مألوفا في هذا الوقت ، و ان كانت تنبض بالصدق و توحى بأن ورادها عاطفة دينية مشبو بة . واـكن لهذا الموقف بين عمرو والخليفة ـ دلالة أخرى، هي أن المعتزلة كأنوا ذوى جرأة وصلابة في الحق، وأن دينهم كان أغلى عليهم من أي شيء مهما كان عزيزا ؛ فهم بجابهون الظالم بظلمه حتى ولوكان خليفة ، ويرفضون العطية حتى ولو كانوا فى مسيس الحاجة اليها ؛ تدفعهم الى ذلك نفس عزيزة لا تذل الا لله ، وعاطفة دينية لا يستهويها بريق المال أو جاه المناصب ؛ ثم زهد في الدنيا يصرفهم عن متاعها · و بعزف بهم عن شهو آنها . وهذا نوع من الز هد الحقيق اشتهر به كثيرون من رجال المعتزلة الذين انفعلوا انفعالا صادقا بديمهم وبمبادئهم ، فعانت عليهم الدنيا بكلمافيها، وأتجهوا الى ألله بالعبادة أتجاها صادقا، ودافعوا عندينه بكل ماوسعهم من جهد وإخلاص . انهم كانوا لا يحون الى جاه أومال ، بل ان الجاه والمال

(١) وفيات الأعيان ج ٣ ص ١٣١ .

- 111 -

كان يسعيان البهم ، ولكنهم كانوا برفضونهما بنفس أبية عزيزة تطهرت من أو شاب الطمع ، فلم تعد نجتذبها رغبة في مال أو جاه .

قال خالد بن صفوان لعمرو بن عبيد : لم لا تأخذ مَى فتقضى دينا ان كان وتصل رحمك ! ! فقال له عمرو : أما دين فليس على ؛ وأما صلة رحى فلا يجب على وليس عندى . قال : فإ يمنعك أن تأخذ منى ؟ قال . انه لم يأخذ أحد من أحد شيئا الا ذل له وأنا والله أكره أن أذل الك<sup>(١)</sup> »

وهكذا كان زهيم المعتزلة ورئيسهم واصل بن عطاء ورما متزهدا منصرفا الى العبادة والدعوة الى الله يقضى ليله فى العبادة وقراءة القرآن <sup>(٢)</sup> لاتخدعه مفاتن الدنيا أو يبهره بريق المال . ولقد مرت بنا آنفا خطبته التي تمثل لنا جوهر روحه المؤمنة المخلصة .

وفى ذلك قال بعضهم في مرثيته :

ولامس دينارا ولامس درهما

ولا عرف الثوب الذي هو قاطعه<sup>(٣)</sup> »

وقد كان النظام اذا اجتمع لديه مال كثير ، فانه يأخذ منه قدر ما يقيم أوده ويمسك حيانه ، ثم ينفق الباقى فى وجوه الخير وللمروف ، وقد كانت له فى ذلك فلسفة دقيقة رائمة . سئل مرة عن تصرفه هذا فقال : « من حق المال على ، أن أطلبه من معدنه وأصيب بن الفرصة عند أهله ومن حقى عليه أن يقينى السوء بنفسه ويصون عرض بابتذاله ، ولا يفعل ذلك الا بأن أسمح به . ألا ترى ذا الفتى ما أدوم نصبه ، وأقل راحته،وأخس من ماله حظه،وأشد من الأيام حذره،وأغرى

- (۱) أمالي المرتض : ج ۱ ص ۱۱۸ .
  - (٢) المنية والأمل : ص ١٩ .
  - (٣) المنية والأمل : ص ١٨ .

الدهر بثلبه ونقصه ؛ ثم هو بين سلطان يرعاه ، وذوى حقوق يسبونه ، وأكفاء ينافسونه ، وولد يريدون فراقه ، قد بعث عليه الغنى من سلطانه العناء ، ومن اكفائه الحسد ، ومن أعدائه للبغى ، ومن ذوى الحقوق الذم ، ومن الولد لللال ؛ وذو البلغة قنع ؛ فدام له السرور ، ورنض الدنيا فسلم من المحذور ، ورضى بالـكفاف فتنكبته الحقوق<sup>(1)</sup> » .

فالنظام هنا أديب رائق اللفظ جيد العبارة رشيق الأسلوب ، بين معانيه وألفاظه ائتلاف وانسجام ، إنه يستخدم جملا قصيرة ذات موسبقى وإن كان لا يؤثر فيها السجع أو الازدواج ، ولكنك تحس فيها بالهدوء والروعة والجمال .

إنه يزهد فى للمال ويرغب عن كثرته وجعه ، ولكنه زهد عقلى بقوم على فلسفة وتأمل ؛ فهو يقنع من المال بما يدفع السوء ويصون العرض ؛ لأن النمى يجلب على صاحبه التعب ويصيبه بالحرص الذى يجعل حظه من ماله ضئيلا و يجعله فى خوف وحذر خشية أن تتقلب عليه الأيام فتصيب ماله بالنقص أو الضياع ؛ ثم هو بعد ذلك مضطر إلى مجاملة أولياء نعمته ، ومعرض للسب من ذوى الحقوق والمنافسة من الأكفاء ، وتمنى للوت من الأولاد الذين يتعجلون موته لتؤول إليهم أمواله ، إلى آخر ما يجره الغنى على صاحبه من المتاعب وما يجلبه من الحاوف ، فضلا عن أنه يفسد العلائق بينه و بين الناس حتى أولاده ، ولكن الفتير الذى يقنع بما يباغه ، فهو فى أمن وسلامة من هذه كله ، لأنه رفض الدنيا ورضى بالكفاف .

وقد كان جعفر بن مبشر من أكثر رجال الممتزلة ورعا وزهدا وانصرافا عن متامح الدنيا مع شدة فقره وحاجته . كان يقبل القليل من زكاة أخوانه واكنه يرفض الكثير من عطاء غيرهم . « حضره يوما بعض التجار فتكام

(١) زهر الآداب : ج ٢ ص ٢٠٢ .

محضرته فى خطبة نسكاح فأعجب به ذلك التاجز ، فسأل عنه فأخبر بمسكنه فبعث إليه بخسائة دينار ، فردها فتيل له : قد عذرناك فى رد مال السلطان للشبهة ، وهذا تاجر ماله من كسبه ، فلا وجه لردك . فقال جعفر : إنه استحسن كلامى ؛ أفترانى أن آخذ على دعائى إلى الله وموعظتى ثمنا<sup>(1)</sup> » .

وروى أن بعض السلاطين وصله بعشرة آلاف درم فلم يقبل ، وحمل إليه بعض أصحابه بدرهمين من الزكاة فقبل ، فقيل له فى ذلك فقال : أرباب العشرة آلاف أحق مها منى ، وأنا أحق مهذين الدرهمين لحاجتى إليهما ، وقد ساقهما الله إلى من غير مسألة ، وأغناني مهما عن الشبهة والحرام<sup>(٢)</sup> » .

وقال الوائق لأحمد بن أبى داود : « لم لا تولى أصحابى القضاء ( يقصد المعتزلة )كما تولى غيرهم ؟ فقال : يا أمير المؤمنين إن أصحابك يمتنعون من ذلك ، وهذا جعفر بن مبشر وجهت إليه بعشرة آلاف درهم فأبى أن يقبلها ، فذهبت اليه بنفسى واستأذنت ، فأبى أن يأذن لى ، فدخلت من غير إذن فسل سيفه فى وجهى وقال : الآن حل قتلك ، فانصرفت عنه فكيف أولى القضاء مثله <sup>(٢)</sup> » .

وقد كان أبن السماك هو الآخر . من أشد رجال الاعتزال ورعا وزهدا ومن أحسن ما قال فى ذلك : « من جرعته الدنيا حلاوتها لميله اليها ، جرعته الآخرة مرارتها لتحافيه عنها<sup>(ع)</sup> » .

وغیر هؤلاء کثیرون ممن یضبق المقام عن ذکر آیات زهدهم، ودلائل ورعهم کأبی موسی المرداد الذی کان یسمی « راهب المعتزلة » لتقو اه وزهده ، وأبی عثمان

- (۱) المنية والأمل س ٣٣ .
   (۲) المنية والأمل : ص ٣٣ .
- (٣) المنية والأمل : ص ٤٣ ، ٤٤ .
- (٤) شذرات الذهب : ج ١ ص ٣٠٣ .

- 44. -

العسال الذي كان يلازم داره للعبادة ولا يغاذرها الا مرة في السنة<sup>(1)</sup> وأبي سعيد السهان الذي كان يصوم ذهره كله<sup>(٢)</sup> .

ويبدو أن رجال المعتزلة ، كانوا يفهمون أن مهمتهم في الحياة وهي الاشتغال بالـكلام والدقاع عن التوحيد ، كانت تقتضى منهم ذلك النوع من السلوك . قال أحدهم : « للفقه أقوام يقومون به طلبا لأسباب الدنيا ، وعلم الـكلام لاغرض فيه سوى الله تعالى <sup>(٢٦</sup> » .

هذه صورة عابرة عن ورع المعتزله وزهدهم ، ولقد رأينا أن عظامهم الدينية لم يكن فيها ما يدل على شىء من خصائص أدبهم الذى تميز بأشياء كثيرة ، ولـكن الذى سيكشف عن هذه الخصائص – كما قلنا – هو مجال الجدل وغيره من أبواب النثر التى سنتحدث عنها .

ثالثا - الجرل :

هذا مجال من المجالات التي نجد فيها أدب المعتزلة في صورته التي يدور هذا البحث حول ابرازها والـكشف عن خصائصها .

قالجدل من أهم الأبواب التى افّن فيها المعتزلة وأبدعواً ؛ فلقد وضحت فيه ملامح ثقافتهم ، وتركزت فيه معالم مذهبهم ، ورادوا به طريقاً فى النثر العربى لم يكن معروقا من قبلهم ·

فلقد كانت الأساليب العربية قبل المعتزلة أميل الى البساطة ، وكان الـكاتب أو الخطيب يندفع الى غرضه فى سهولة ويسر ، ويعرض أفـكاره ومعانيه فى حدود ما تواتيه به خبرته ، وتمده به ثقافته فى أسلوب بسيط يغلب عليه الطابع

(۱) المنية والأمل س ٦١ :
 (۲) المنية والأمل : س ٧١ .
 (۳) المنية والأمل : س ٦٢ .

الخطابي أكثر مما يغلب عليه الطابع الجدلى البرهانى الذى يقوم على استخدام المنطق وسعة الثقافة وحدة الذهن .

وإننا لنحس بهذا ، حينا نستمرض آثار الخطباء والكتاب فى عصر صدر الإسلام وبنى أمية ؛ فإنه على الرغم من وجود الأحزاب الكثيرة التي كان يقتضى وجودها قيام هذا اللون من الأساليب التى هى أمثل شىء للدفاع عن المبادىء والآراء ؛ فإن أساليب الخطباء والكتاب من شيعة وخوارج وأمويين وزبيرين ، لم تكن تتسم فى عمومها بالطابع الجدلى الذى اتسم به أسلوب المتزلة ، ولم تكن تتضمن هذه الطريقة الفذة التى انفر دوا بها للدفاع عن آرائهم ومبادئهم .

إذن ؛ قالمترلة م أول من أبرز ذلك الآنجاه فى النثر العربى ، وأول من استخدم ذلك الأسلوب الذى يقوم على البراعة فى استخدام الدليل ، ويعتمد على المنطق فى إلحام الخصم و إلزامه بالحجة ؛ بل إنهم أول من التفت إلى أن المناظرة يجب أن تتكون علماً له أصول وقواعد لابد للمناظرين من مراعانها . قال الراغب الأصبهاى : « اجتمع متكايان فقال أحدها : هل لك فى المناظرة ؟ فقال على شرائط : ألا تغضب ، ولا تعجب ، ولا تشغب ، ولا تحكم ، ولا تقبل على غيرى وأنا أكلك ، ولا تجمل الدعوى دليلا ، ولا تجوز لنفسك تأويل آية على مذهبك إلا جوزت لى تأويل مثلها على مذهبى ، وعلى أن تؤثر التصادق ، وتنقاد الاتعارف وعلى أن كلامنا يبنى مناظرته على أن الحق ضالته والرشد غايته <sup>(1)</sup> » .

فهذه الـكلمة القصيرة ، تدل على وعى دقيق بطبيعة المناظرة ، وما ينبنى أن يتوفر لها من شروط ؛ كما تدل على أن فائلها قد مر بتجارب كثيرة فى ذلك المغهار جعلته يلتفت إليه الأخطاء التى مجب تجنبها عند التناظر .

۱) محاضرات الأدباء : ج ۱ س ٤٠

واكن لماذا كان المعتزلة مم أول من راد ذلك الطريق ؟ ؟ وما هو السبب الذى هيأهم دون سواهم لاصطناع ذلك النهيج ؟ .

الحق أن السبب فى ذلك هو ثقافتهم ، فلقد أنيح للمعتزلة من الثقافة ما لم يتح لنيرهم من الطوائف والفرق الإسلامية على اختلافها ؛ وقد مر بنا من ظروف حياتهم ما يفسر لنا هذه الميزة التى امتازوا بها عما سواهم ؛ فهم منذ اللحظة التى تكونت فيها مدرستهم وأعلنت فيها مبادئهم ، أخذو اعلى عانقهم مهمة الدفاع عن ينهم من خلال هذه المبادى.

ولما كان أعداء الإسلام - فى ذلك الوقت - من نصارى وبهود وزنادقة ومجوس ودهرية كانهم مزودين بثقافات عقلية مختلفة يستحدمونها فى الدفاع عن دياناتهم ومذاهبهم ؛ أخذ الممتزلة يكبون على هذه الثقافات ويتعمقون نواحمها المختلفة حتى يتهيأ لهم من إمكانيات الدفاع عن الدين ما تهيأ للحصومهم وأول ذلك الفلسفة وللنطق . فاقد عرفنا فى الباب السابق<sup>(1)</sup> أن معظم رجال المعتزلة كانوا على صلة وثيقة بالثقافة اليونانية ، وأمهم قد اطلعوا علمها وتأثروا بها ، كما تأثروا بغيرها من التيار ات الفكرية التى كانت سائدة فى ذلك الحين ، ولقد تجات هذه الثقافة فى مختلف نواحى نشاطهم الفكرى من ناحية الموضوعات التى أثاروها والمعانى التي طرقوها والأساليب التي استخدموها .

أما في الموضوعات : فقـد تحدثوا في الإلهيات والطبيميات والرياضيات والفلكيات وما إليها من الموضوعات الكثيرة التي عالجها الممتزلة والتي لم يكن لها وجود من قبل في التفكير الإسلامي ، وسيتضح لذا خلال حديثنا عن أدب الممتزلة ،كيف أنهم قد ضمنوا كتاباتهم كثيراً من هذه الموضوعات ، وكيف أنهم

 (۱) بينا في الباب السابق مدى تأثر المعترلة بالثقافة اليونانية وغيرها وكيف أن هذه الثقافة كانت مى الأساس الذى بنيت عليه عقليته المعترلة . كانوا يدمجون فى هذه الكتابات ألوانا مختلفة من معارفهم التى استمدوها من ثقافتهم الخاصة ، فـكانت مورد ثروة كبيرة للنثر العربي ، ولقد كان للجاحظـ بصفة خاصة \_ الفضل الأكبر فى ذلك المضار على نحو ما سيتبين لنا .

وفى المعانى : قد أمدتهم ثقافتهم أيضاً بفيض غزير منها ، وجعلتهم قادرين على أن يفتنوا فيها ويبتدءوا منها ما يشاؤون ، قا مُقافة الخصبة زاد يمنح صاحبه العمق والخصوبة ، ويَكنه من الخلق والابتكار ، ومن الفوص وراء المعانى إلى أعمق غور وأبعد غابة ؛ فيأتى منها بالفريب والطريف ، ويولد منها البعيد والقريب ويؤلف بين الجزئيات حتى يستخرج منها عملا متسقا ، وهكذا تخلق الثقافة ذاتا خصبة قادرة على الخلق والابتداع ، وهذا هو ما تراه عند المعتزلة حينها تغيض خواطرهم بهذه المعانى الكثيرة العميقة ، حتى لكأنهم يغترفونها من بحر دافق يفيض ولا يغيض .

وفى الأساليب : نرى الدقة فى اختيار المكلمات ووضعها فى للمكان الذى يلائمها . ولقد ساعدهم على ذلك ثقافتهم اللغوية الواسعة ، وحسهم الدقيق بمواقع المكلمات ؛ كما نرى فنيتهم الرائعة فى تنسيق الجل ، وعدم ميلهم إلى اغتصاب السجيع أو تمكلفه ، ولا يأتون شيئاً من ذلك إلا إذا أوحى به الطبيم ودعت إليه الحاجة ، وكان على الصورة التى وصفها الجاحظ بقوله : ﴿ إذا لم يطل ذلك ولم تمكن القوافى مطلوبة مجتلبة أو ملتمسة متكلفة . وكان ذلك كقول الأعرابى لعامل الماء : حابت ركاني وحرقت ثيابي وضربت محابي و منعت إبلى من الماء والكالأ قال : أو سجع أيضاً ؟ فقال الأعرابي : فكيف أقول ؟ لأنه لو قال : حلبت المي أو جالى أو نوق أو بعراني أو صرمتي لكان لم يعبر عن حق معناه ، و إنه حلبت ركابه نكيف بدع الركاب ؟ وكذا قوله : حرقت ثيابي وضر بت محابي و لأن الـكلام إذا قل وقع وقوعا لا يجوز تغييره ، و إذا طال وجدت فى القوافى ما يكون مجتلباً ومطلوباً مستـكرها<sup>(١)</sup> » هذا هو المنهج الذى رسمه الجاحظ للسجع المقبول ، وقد كانت أساليب المعتزلة بصفة عامة تسير على هذا المنهج فهم لايقصدون إلى السجع قصداً ، ولا يأنونه تـكلفاً ولـكمنهم كانوا أفرب إلى تطبيق هذا المنهج الذى رسمه الجاحظ ، وسوف يتبين لنا هذا عندما نعرض مماذج من نثره فى مختلف الفنون والموضوهات .

ونرى أيضاً في أساليب المعتزلة تلك الطريقة الجدلية التي يستخدم فيهما البرهان والمنطق ؛ وهذه الطريقة قد استخدمها المعتزلة بصفة عامة في أساليبهم ومختلف أغراضهم ؛ فهم حينها يدافعون عن الدين يستخدمون الأسلوب الجدلى ، وهم حينها يكتبون أو يتحدثون في الأغراض الأخرى بستخدمون أيضاً دلك الأسلوب على نحو ما سنرى بعد قليل .

إذن ؛ فثقافة المعتزلة هي التي أمدتهم بذلك الزاد الذي مكنهم من أن يرودوا ذلك الطريق . وأن يضيفوا إلى النثر العربي تلك الظاهرة الجديدة التي لم يكن لها وجود من قبل .

وسنعرض الآن صوراً مختلفة من هذه الظاهرة النثرية عند المعتزلة ؛ لنرى إلى أى حد قد يرعوا فيها وتمكنوا منها ، وإلى أى مدى تدل على حدة ذهنهم وسرعة خواطرهم ، وسعة ثقافتهم ، وقوة بيانهم .

(۱) البیان والتبین : ج ۱ س ۲۸۲ .

- (1) مواقف المعتزلة في الجرل :
- (۱) دفاعهم عن دينهم ومبادمهم :

هذا هو المجال الفسيح الذى استخدم فيه المعتزلة طاقتهم الجداية ، وبرزت فيه موهبتهم البيانية الفذة التى طالما أفحمو البها خصومهم ، وأخر سو البها منطق أعدائهم وضموا بها إلى حظيرة الإسلام آلافا من المخالفين والمعاندين .

فهذا أبو الهذيل العلاف ، فارس للعتزلة وجد لهم القوىالعنيد ، يفحم وحده ثلاثة آلاف من خصومه<sup>(1)</sup> و يحملهم على الانضواء تحت لواء الإسلام .

كان أبو الهذيل من أصلب المعتزلة عودا ، وأقواهم شكيمة فى ميدان الجدل والمناطرة . شهد له بذلك خصمة صالح بن عبد القدوس حينما ناظره فأفحمه فقال له :

أبا الهذيل جزاك الله من رجل فأنت حقا العمرى مفصل جدل<sup>(\*\*)</sup> وقال فيه المأمون :

أطل أبو الهذيل على الـكلام كإطلال النهام على الأنام<sup>(7)</sup> وقال المبرد : « ما رأيت أفصح من أبى الهذيل والجاحظ ، وكان أبو الهذيل أحسن مناظرة . شهدته في مجلس وقداسشهد في جملة كلامه بثلاثمائة بيت<sup>(1)</sup> » . وقال فيه أبو الحسين الخياط : « وهو نسيج وحده ، وواحد دهره في البيان

(۱) المنية والأمل : م ٢٦ .
 (۲) المنية والأمل : م ٢٧ وانظر : أمالى المرتضى : ج ١ ص ١٠٠ .
 (٣) المنية والأمل : م ٢٦ .
 (٤) نفسالممدر .

(م - • ١ أدب الممترلة )

ومعرفته جيد الـــكلام<sup>(۱)</sup> » إلى آخر ما قيل في أبي الهذيل ، وفي مقدرته الفائقة على الجدل والمناظرة و إفحام خصومه من أيسر الطرق وأقربها<sup>(۲)</sup> . موذج من جدل أبي الهذيل :

١ – ٩ بانغ أبا الهذيل وهوفى حداثته أن رجلا بهوديا قدم البصرة وقطم جاعة من متكلميها؛ فقال لعمه ياعم : إمض بي إلى هذا اليهودي حق أكله؛ فقال له عمه : يا بلى: -- كيف تـكلمه وقد عرفت خبره ، وأنه قطع مشايخ للتـكلمين ؟ فقال له : لابد من أن تمضى إليه فمضى به . قال : فوجدته يقررالناس على نبوة موسى عليه السلام . فإذا اعترفوا له مها قال : ممن على ما اتفقنا عليه إلى أن تجتمع على ما تدمونه ؛ فتقدمت إليه فقلت : أسألك أم تسألى ؟ فقال : بل أسألك . فقلت ذاك إليك . فقال لى . أتعرف بأن موسى نبي الله صادق أم تنكر ذلك فتخالف صاحبك ؟ فقلت له . إن كان موسى الذي تسألى عنه هو الذي بشر بني وشهد بنبوته وصدقه ، فهو نبى صادق ، وإن كان غير من وصفت ، فذلك شيطان لا أعترف بنبوته،فور دعليه ما لم بكن في حسابه . ثم قال لي: أتقول إن التور اة حق؟ فقلت هذه للسأله نجرى مجرى الأولى ؛ إن كانت التوراة التي تسألني عنها هى الق تتضمن البشارة بنبي عليه الصلاة والسلام فتلك حق ، و إن لم تـكن كذلك،فايست بحق ولا أقربها، فبهت وأفحم ولم يدر ما يقول . ثم قال لى : أربد أن أقول لك شيئا بيبي وبينك ، فنظننت أنه يقول شيئا من الحير ، فتقدمت إليه فسارني وقال: أمك كذا وكذا،وأم من علمك ولا يكنى،وقدر أبي أثب به فيقول وثبوا بي وشغبوا على ؛ فأقبلت على من كان في المجلس فغلت ــ أعزكم الله -ألستم قد وقفتم على مساءلتي إباه وعلى جوابي له ؟ فقالوا نعم : قلت : أفليس عليه أن يرد جوابي أيضاً ؛ فقالوا بلي : قلت لهم : إنه لما سارني شتمني بالشُّم الذي يوجب الحد،وشم من علمي، و إنما ظن أنى أثب عليه،فيدعى أننا واثبناه وشغبنا عليه (۱) الانتصار : می ۲۷ .
 (۲) الانتصار والأمل : می ۲۲ .

وقد عرفتـكم شأنه بعد الانقطاع ، فانصرونى فأخذته ، الأيدى من كل جهة ، فخرج هاربا من البصرة<sup>(1)</sup> » <sup>.</sup>

إن أبا الهذيل هنا مجادل لبق حذر ، لقد سد على خصمه الطريق من أول الأمر،ولم يدعه يخطو إلى غايته خطوة واحدة دون أن يضم له العراقيل ، لقد أر اد المودى أن يضع له في بادى. الأمر قضية مسلمة ، وهي صدق موسى ، حتى يني عليها ما يريد من تقريره على نبوته ، واحكن أبا الهذيل فجأه بما لم بكن ف حسبانه وقطع عليه طريقه بقوله ( إن كان موسى الذي تسألني عنه هو الذي بشر بنبى وشهد بنبوته وصدقه فهو بنى صادق » يريد بذلك أن يضطر اليهودى إلى الإقرار بنبوة محمد؛ لأن اليهودي ما دام معترة بنهوة موسى وبصدقه، فهو لاشك سيعترف بكل ما بشر به ، ومنه نبوة محمد وصدقه . وهنا فر اليهودي من المأزق بسؤال آخر وهو : هل التوراة حق ؟ يريد أن يوقعه مرة ثانية فيا استطاع الإفلات منه ، ولكن أبا الهذيل واقف له بالمرصاد ، لا يدعه يتحرك خطوة تحو غايته ، فيضبق عليه الخناق ، ويحيبه بما أجاب به عن السؤال الأول · وهنا محس اليهودى بالهزيمة، وأنه أمام خصم عنيدجبار،فيحاول أن يكسب منه الجولة بطريقة أخرى غير المناقشة . لقد أوهمه أنه بسن إليه بشىء ؛ فلما استجاب أبو الهذيل، شتمه يريدبذلكأن يستفزه حتى يشغب عليه فيقول حينئذ : لقد مجز عن مناظرتي فشغب على، وبذلك يتحول الموقف إلى جانبه ، ولكن أبا الهذيل كان أبعد منه نظرا وأوسع حيله . القد أدرك ماكان قد بيته اليهودي بينه وبين نفحه ، فكشف أمره ، وفضح سره للناس ، وما هو إلا أن أخذته الأيدى من كل جهة ، فخرج هاربا من البصرة .

هذا الموذج من جدل أبي الرذيل، يعطينا صورة رائعة من اللباقة وحدة

(١) أمالى المرتضى : ج ١ ص ١٢٢ وانظر : تاريخ بغداد : ح ٣ ص ٣٦٧ .

الذهن ، والبصر بأساليب المناقشة ، والقدرة الفائقة على التربص بخصمه والسيطرة على الوقف حتى لا يفلت زمامه من يده · لقدكان خصم أبى الهذيل في هذا الموقف يهوديا قوى الشكيمة في ميدان الجدل . ذاعت شهرته في البصرة وجادل مشايخ المتكامين فقطعهم جيعا وألزلهم الحجة ، والكنه ينهزم أمام أبي الهذيل فلم يجد حيلة إلا الفرار .

۲ -- « وقال : أبو الهذيل : لمجومى : مانقول فى النار : ؟ قال : بنت الله .
قلت : فالبقر : ؟ قال ملائكة الله قص أجنحتها، وحطها على الأرض يحرث عليها
فقلت : فالماء ؟ قال ملائكة الله قص أجنحتها، وحطها على الأرض يحرث عليها
فقلت : فالماء ؟ قال . نور الله . فما الجوع والعطش ؟ قال : فقر الشيطان وفاقته .
فقلت : فالماء ؟ قال . نور الله . فما الجوع والعطش ؟ قال : فقر الشيطان وفاقته .
فقلت : فالماء ؟ قال ملائكة الله قص أجنحتها، وحطها على الأرض يحرث عليها
فقلت : فالماء ؟ قال ملائكة الله قص أجنحتها، وحطها على الأرض يحرث عليها
فقلت : فالماء ؟ قال . نور الله . فما الجوع والعطش ؟ قال : فقر الشيطان وفاقته .
مالات : فمن محمل الأرض؟ قال : بهمن الملك . قلت : فإلى الدنيا شر من المجوس. أخذوا
ملائكة الله فذ محوها بأم غسلوها بنور الله . ثم شووها ببنت الله بأم دفوها إلى فقر الشيطان .

هذا موقف آخر لأبي الهذيل مع مجوم ، وهو يدل على اللباقة والقدرة على إلحام الخصم بطريقة لا تحتمل الجدل أو المناقشة ، إن أبا الهذيل يسأل المجومى عن عقائده ، فاذا أحصاها له واحدة بعد الأخرى باطمئنان وثقة ، بادره مذلك الرد الممكت الساخر الذي يكثف بوضوح عن تفاهة هذه المقائد ، وعن ذلك النقص الشأن المضحك الذي يعتريها ، لذلك ما لبت المجوس أن خجل مما لزمه .

وهذا الموقف يدل على شىء آخر ،وهو ثقافة أى الهذيل ومعرفته الدقيقة بتفاصيل المقائد فى الديانات والمذاهب المختلفة ، قالذى يوحى به هذا الموقف أن أما الهذيل كان يعرف عقائد المجوسى ،وأنه قد دبر هذه الأسئلة فى نفسه وهو.

(١) أمال المرتضى : ج ١ ص ١٢٦ .

يعرف الإجابة عليها ؛ فإذا ما سأل المجوسى عنها وأجابه بهذه الطريقة ،سخر منه وأظهر له تفاهة معنقداته .

ومن هنا نعرف أن ثقافة المعتزلة ، ومعرفتهم بمواقع الهجوم على خصومهم قد مكنت في من النصر ، وجعلتهم قادرين على إفحام خصومهم و إلزامهم بالحجة القاطعة التى لا يرون حيالها إلا الإستسلام . وهنا تبدو قيمة المعتزلة ،وقيمة ثقاقاتهم واستعداداتهم الخاصة ، فإنهم لو لم يستخدموا فى مناقشاتهم تلك الطريقة الجدلية المنطقية التى تخاطب العقل ، لما أنيح لهم أن يثبتوا أمام هؤلاء الخصوم الأفوياء والدين كانوا يبذلون الجهد لمحاربة الإسلام والكيد له بكل ما أونوا من قوة ؛ والدين كانوا فى كثير من الأحيان محنون هاماتهم إجلالا لهذه القوى الجارة التى استطاعت أن تزلزل إيمانهم معتقداتهم،وتجبرهم على الدخول فى حفايرة الإسلام .

٣ - ويحكى أن أبا الهذيل : « أتاه رجل فقال له : أشكل على أشياء من القرآن ، فقصدت هذا البلد فلم أجد عند أحد ممن سألته شفاء لما أردته ، فلما خرجت فى هذا الوقت، قال لى قائل : إن بغيتك عند هذا الرجل ، قانتى الله وأفدى . خرجت فى هذا الوقت، قال لى قائل : إن بغيتك عند هذا الرجل ، قانتى الله وأفدى . فقال أبو الهذيل : فماذا أشكل عليك ؟ قال : آيات من الفرآن توهمى أنها منعونة . قال . فماذا أحب إليك ؟ أجيبك بالجلة متنافضة ، وأيات توهمنى أنها ملعونة . قال . فماذا أحب إليك ؟ أجيبك بالجلة متنافضة ، وأيات توهمنى أنها ملعونة . قال . فماذا أحب إليك ؟ أجيبك بالجلة متنافضة ، وأيات توهمنى أنها ملعونة . قال . فماذا أحب إليك ؟ أجيبك بالجلة متنافضة ، وأيات توهمنى أنها ملعونة . قال . فماذا أحب إليك ؟ أجيبك بالجلة أو تسألنى عن آبة آية ؟ قال : بل تجيبنى ما لجلة . فقال أبو الهذيل : هل تعلم أن أو تسألنى عن آبة آية ؟ قال : بل تجيبنى ما لجلة . فقال أبو الهذيل : هل تعلم أن أمرا ملعونا عليه ؟ فقال : اللهم نم فقال أبو الهذيل : فهل من أما أعقل العرب فلم أن عند قومه من أعلم أن العرب فلم أن عند قومه من أعلم أن العرب فلم أنها ملعونا عليه ؟ فقال : اللهم نم . فقال أبو الهذيل : فهل أن الم أن العرب فلم أن عند قومه من أعلم أن العرب كانوا أهل جدل ؟ فال : اللهم نم . قال أبو الهذيل : فهل من منا أنك عند قومه من أعلم أن العرب كانوا أهل جدل ؟ فال : اللهم نم . قال : فهل اجتهدوا فى تكذيبه ؟ أعقل العرب كانوا أهل جدل ؟ فال : اللهم نم . قال : فهل الم من . قال العرب كانوا أهل جدل ؟ فال : اللهم نم . قال : اللهم نم . قال العرب كانوا أهل جدل ؟ فول الميه علم ما والغايه مالما قضة أو باللدن ؟ قال : اللهم نم . قال الموس كانوا أله إلا الله ، وأنه من ما الماذ ، وأمل الماذ من أو ما ملدى ؟ فول ما من يأل الموس كانوا أول . المول اللهم من ما له ، قال : اللهم من ما الناة ، وأل ؟ ما ما ما يأل : اللهم ما يأله ، وأمل ما يأله ، وأل يأله ، وأل ؟ ما ما يأل ؛ فلمول ما يأله ، وأول ما يأول ، فلمو ما ما يأول ، فلمو ما يأله ، وأله ، وأله ما يأول ، فلمو ما يأله ، وأمل ، وأمل ما يأله ، وأله ، ما ما ما يأله ، وأله ، فلموم ما علمو ما يأول ، فلمومو مو ما موم ما موو ما مه ، قال ، فلمو ما مو ما

وانمرف() » .

وهذه صورة ثالثة من اباقة أبى الهذيل ومرونة فكرة وقوة حجته ؛فهو هنا يستخدم معصائله وصيلة عرض المقدمات المسلمة التى لاتحتاج إلى مناقشة ، ليرتب عليها النتيجة التى يريد الوصول إليها ، وهى أن الذى أشكل عليه من آيات القرآن ليس له فى الحقيقة وجود ؛ وإنما هو قصور فى فهمه ونقص فى إدرا كه ؛ ولو كان بعن آيات القرآن ما يوهم اللحن أو التناقض ؛ لكان ذلك حجة للذين اجتها وا فى تسكذيب محد وهم أهل عناد وجدل ؛ لذلك لما ملم السائل بجميع المقدمات التى قدمها له أبو الهذيل، لم يسمه فى آخر الأمر إلا أن يسلم – بالضرورة – بالنتيجة التى تقرتب عليما، وهى أن أيات القرآن لايكن أن يكل عليه التي التي التي قال حينا وضحت له الحجة : « أشهد أن لا إله إلا الله وأن محدا رسول الله » .

تموذج من جدل النظام :

يمتبر أبو إسحاق النظام ، صورة رائمة للنفوق المقلى الذى وصلى إليه الممزلة كما يعتبر صورة رائمة لخصوبة اللقاح الثقافى الذى تم بين الفكر المربى بثقافته الواضحة السملة ، والفكر اليونانى بثقافته العميقة المعقدة . لقد استطاعت عقلية النظام أن تنفسح لهذا المزيج الهائل من الثقافات ، وأن تتمثله كاه وتلائم بينه ، وتستخرج منه نمطاً جديدا من الفكر يتمثل فيه وضوح العقيدة الإسلامية وتعقيدات الفلسفة اليونانية . يتول « هورتن Horten » فى حديثه عن النظام : « إنه أعظم مقكرى زمانه تأثيرا بين أهل الإسلام ، وهو فى الوقت نفسه أول من بمثل الأفكر اليونانية غنيلا واضحا<sup>(٢)</sup> »

- (١) المنية والأمل : م ٢٦ .
- ٢) نقلا عن : < إبراهيم بن سيار النظام وآراؤه الكلامية الفلسفية » س ٦٦ .</li>

وفى الحقى، أن النظام كان من أكبر رجال المعتزلة الذين توثقت صلتهم بالثقافة العقاية إلى أبعد الحدود ، وتعمقوا نظرياتها ومذاهبها المختلفة إلى غاية ماهيأتهم له ظروفهم وإمكانياتهم ، وكان هدفهم من ذلك كله شيئا واحدا هو التهيؤ المكامل للدقاع عن دينهم ومبادتهم . حقا لقد كان للنظام نزعة عقاية خاصة تحفزه على التعمق فى قضايا مذهبه وتأمل مشكلانه ، ولمكن همذه النزعة كانت تقف وراءها عاطفة دينية مخلصة تدفعها وتوجهها ، فقد كان يأخذ من المذاهب الفلسفية ما يرى أنه يساعده على الانتصار لعقائدة التي من أهما العدل والتوحيد .

إن النظام – على نحو ماقدمنا – كتبا كثيرة ؛ يعدد أ.ما.ها لنا المؤرخون وكتاب التراجم واكن أحد هذه الكتب لم يقدر 4 أن يصل إلى أيدينا ايكون يمابة الدليل على ضخامة هذه الطاقة المقلية التي كان بتمتع مها ذلك الرجل، ومع ذلك ؛ فإن الأقدار لم تشأ أن نقطم صلتنا تهاما بأبي إسحاق ، فأبقت لنا على شذر ات قلية من كلامه وأشعاره، تناثر بعضها فى ثنايا كتب التاريخ والأدب وأثبت بعضها تلميذه الجاحظ فى كتاب الحيوان ،كما أثبت بعضها أبو الحسين الخياط في كتابه الانتصار ، ولولا هذه الشذرات الباقية ؛ لما قدر لنا أن نعرف ذلك المقل الجبار الذي وعى ذلك القدر الوائل من الثفافة . وماذا نقول في إنسان كان محفظ فما يحفظ : الفرآن والتوراة والإنجيل والزبور وتفاسيرها، مع كثرة حفظه للأشعار والأخبار () ، كماكان محفظ أيضاكتب أرسطو ويناقضها ، فلقد روى أن جعفرين يحيى البرمكي ذكر أرسططا ليس محضرة النظام . فقال النظام : • قدنقضت عليه كتابه . فقال جعفر : كيف وأنت لا تحسن أن تقرأه؟ فقال : أيما أحب إليك ؟ أن أقرأه من أوله إلى آخره ، أم من آخره إلى أوله ؟ ثم اندفع بذكر شيئًا فشيئًا و بنقض عليه ، فتمجب منه جعفر (٢) ، ولذلك لم يكن غريبا أن يقول عنه الجاحظ

- (١) للنية والأمل : من ٢٩ .
  - (٢) نفس المصدر .

وهو من هو في عالم الثقافة والأدب : « الأوائل يقولون : في كل ألف سنة رجل لانظير له أفان كان ذلك صحيحا فهو أبو إسحاق النظام<sup>(ر)</sup> »

لقد كان مم النظام – كما قلنا – من كل هذا الجهد الذى بذله، وتلك الثقافة الوسيعة التي جع بين أطر أفها ، هو الدقاع عن عقيدة التوحيد التي آمن بها وفنى في سبيلها ، ولذلك قال وهو يجود بنفسه : « اللهم إن كنت تعلم ألى لم أقصر في نصرة توحيدك ،ولم أعتقد مذهبا من المذاهب اللطيفة إلا لأشد به التوحيد ؛ في كان منها ما مخالف التوحيد فأنا منه يرىء ؛ اللهم فإن كنت تعلم ألى كما وصفت فاغفر لى ذبوبى وسهل على سكرة للوت قالوا : فإت من ساعته، وهذه هى سبيل أهل الخوف لله والمعرفة به <sup>(٢)</sup> ».

لقد ناظر النظام كثيرا من الزنادقة والمجوسية والدهرية والثنوية ، وناقض كثبرا من آراء الفلاسفة<sup>(٢)</sup> وفندها ، وكان يستخدم فى مناظرانه لهم كثيرا من المبادىء الفلسفية التى تعلمها وكان هدفه الذى يسمى إليه –كما قلنا – هو تقرير عقيدة التوحيد ،وإثبات قضية العدل الإلهى .

فمثلا لقد ناظر الثنوية<sup>(4)</sup> فى زعمهم القائل « بالإثنينيه » أى أن أصل الـكون يتمكون من عنصرين قديمين النور والظلمة ؛ وكل العناصر الخيرة فى الـكون آتية من النور، وكل الغناصر الشريرة آتية من الظلمة ؛ فالصدق مثلا معنى

- (١) المنية والأمل س ٢٩ .
- (٢) الانتصار : ص ٤١ ، ٤٢ .

(٣) انظر مناظرات النظام ومناقضته لكبار الفلاسفة وأعداء العقيدة الإسلامية في كتاب
 الحيوان ج ٥ وكتاب الانتصار الخياط .

(٤) التنوية فرق من المجوسكانت تذهب إلىالقول بأن الكون أصله نور وظلمة أى أن هناك أصلين قديمين وعنهما جاءتكل المتناقضات النى يدورعليها الكون ، ومن هؤلاء . الثنوية : الديصانية والمنانية وانظر تفصيل القول فيهما : ف : الملل والنحل ج ٢ ص ٨٨ والفهرست لابن النديم ص ٤٢٤ . - 177 -

من معانى إلخير وهوآت من النور ؛ والكذب معنى من معانى الشر وهوآت من الظلمة . . وهكذا .

وهذا الزعم ـ كما يبدو ـ يقرر عقيدة مخالفة المقيدة التوحيد التي تقوم على الإيان بوجود أصل قديم واحد هو الله سبحانه وتعالى . لذلك فقد انبرى النظام لمناظرتهم ، لأبطال ذلك الزعم ، و إلز امهم الحجة فيه ·

١ - جاء فى الانتصار : ﴿ إعلم - علمك الله الخير - أن المنانبة تزعم أن الصدق والكذب مختلفان متضادان،وأن الصدق خير وهو من النور،و الكذب شر وهو من الظلمة . فسألهم إراهيم ( يعنىالنظام ) عن مسألة ألزمهم فيها أن الإنسان الواحدقديكذب في حال ويصدق في حال أخرى ، ليلزمهم على قولهم أن الفاعل الواحد يكون منه شيئان مختلفان : خير وشر وصدق وكذب ؛ وفى هذا هدم القول بقدم اثنين أحدهما خيَّر والآخر شرير ، وهي مسألة مشهورة . قال لهم : حدثونا عن إنسان قال قولا كذب فيه : من الكاذب ؟ قالوا : الظلمة . قال : فإن ندم بعد ذلك على مافعل من الكذب وقال : « قد كذبت وقد أسأت ، من القائل « قد كذبت » ؟ فاختلطوا عند ذلك ولم يدروا ما يقولون . فقال لهم إبراهيم : إن زعمتهم أن النور هو القائل « قد كذبت وأسأت » فقد كذب لأنه لم يكن الكذب منه ولا قاله ، والكذب شر ، نقد كان من النور شر وهذا هدم قولكم ؛ وإن قاتم : إن الظلمة قالت : « قد كذبت وأسأت » فقد صدقت والصدق خير فقد كان من الظلمة صدق وكذب ، ومما عندكم مختلفان ؛ فقد كان من الشيء الواحدشينان مختلفان ، خير وشر على حكم ، وهذا هدم قولكم بقدم الاشين () .

إن النظام هنا يستخدم طاقة جدلية بارعة ؛ ويتمكن من خصومه بلباقة

(١) الانتصار : ص ٣٠ ، ٣١ .

وسداد منطق، ويهدم لهم عقيدتهم التي تذهب إلى إثبات أصلين قديمين، ليصل إلى غايته وهي تقرىرعةيدةالتوحيد ، وإثبات أصلقديم واحد . إنهم يزعمون أن النور والظلمة أصلان متضادان مختلفان ، فهما لهذا لا يختلطان ولا تختلط عناصرها ولا تلتقي جهاتهما ، ففاءل الخيرلايفعل الشر ، وفاعل الصدق لا يفعل الـكذب ؛ " فأبطل لهم النظام ذلك ببساطة ولباقة حيث قال لهم : إذا قال الإنسان الـكذب فمن الـكاذب ؟ قالوا له : الظلمة تمشيا مع مبدئهم . فقال لهم : إذا ندم الإنسان على كذبه وقال : كذبت وأسأت فمن الذي قال « قد كذبت » وهنا اضطرب موقفهم واختلط عليهم الأمر وأحسو ابالانقطاع ؛ فلم يدروا ماذا يقولون ؛ فقد أوقعهم النظام بين نابي الأسد وألزمهم الحجة على أية حال، لأنهم إذا قالوا إن النور هو القائل : « قد كذبت وأسأت » فقد لزم ذلك كذب النورلأنه قال : «كذبت » والـكذب أساسا لم يكن منه ، ويترتب على إثبات الكذب للنور أن الشر قد ياتي من النور ، لأن الكذب شر وهذا يتعارض مع مذهبهم ، وإذا قالوا : إن الظلمة هي التي قالت « قد كذبت وأسأت » فقد لزم على ذلك صدق الظلمة لأنها. كذبت واعترفت بالكذب ، وهذا صدق ، ويترتب على ذلك اختلاط الصدق والكذب في أصل واحد هو الظلمة ، وهذا ضد مذهبهم أيضا .

إذن فحلاصة هذا الموقف إبطال عقيدة المنانية القائلة بإثبات أصلين قديمين وإثبات عقيده التوحيد القائلة بإثبات أصل قديم واحد . ثم يلتمس النظام بعد ذلك دليلا آخر لتأكيد هذه العقيدة حيث يقول للمنانية : ٥ فإذا كانا<sup>(١)</sup> على ما وصفتم<sup>(٢)</sup> فكيف امترجا وتداخلا واجتمعا من تلقاء أنفسهما ، وليس فوقهما قاهر قهرها ، ولا جامع جعهماومنعهما من أهمالها ،كما يمنع الحجر مما في طبعه من

(١) بقصد النور والظلمة .

٢) أى من كون النور والظلمة متضادين لا يختلطان ولا يمتزجان .

الأنحدار ؛ وكما يمنع الماء مما فى طبعه من السيلان ، بل ينبغى أن يكونا لايزدادان. إلا تباينا ومفارقة على قو لكم<sup>(1)</sup> » .

وقد كان النظام .. كما قلنا .. يستخدم مبادى، الفلسفة ونظرياتها فى نقرير عقيدة التوحيد التى تعتبر هى الأصل الأول من أصول مذهب المعتزلة ؛ فمثلا لقد كان النظام يقول « بالكمون » وهو مبدأ يقرر : « أن الله خاق الناس والمهائم والحيوان والجماد والنبات فى وقت واحد ؛ وأنه لم يتقدم خلق آدم خلق ولده ولا خلق الأمهات أولادهن ؛ غير أن الله أكمن بعض الأشياء فى بعض ظائمةدم والتأخر ، إنما يقع فى ظهورها من أما كنها دون خلقها واختراعها<sup>(٢)</sup> »

وقد اختلف الباحثون في الأصل الذي أخذ منه النظام هذا المبدأ ، أهو الديانة اليهودية ، أم الفلسفة اليونانية، أم النظريات الرواقية، أم الشريعة الإسلامية ؟ وليس بنا الآن أن نخوض في تفصيل هذه الاختلافات أو مناقشتها<sup>(٢)</sup> ، ولكن الذي بهمنا هنا هو أن النظام قد آمن فعلا بنظرية الكون أيا كان مصدرها ، وأنه قداستخدم هذه النظرية في الدفاع عن عقيدة التوحيد بطريقة فذة تدعو إلى الإعجاب ، ولعل هذه النظرية في الدفاع عن عقيدة التوحيد بطريقة فذة تدعو إلى الإعجاب ، ولعل هذه النظرية في تقريره لمبدأ الكون ورده على من ينكرونه ، يستخدم طائفة من المارف الطبيعية التي لابد أن يكون قد أخذها عن الفلاسفة الطبيعية اليونانية ، بذلك لأنه في تقريره لمبدأ الكون ورده على من ينكرونه ، يستخدم طائفة من

- (۱) الانتصار : ص ۳۲ .
- ۲) الانتصار : ص ٥١ ، ٢ وانظر الفرق بين الفرق : ص ٢٢ .
- (۳) لقد عرض الدكتور عجمد عبد الهادى أبو ريدة فى كتابه «ابراهيم بن سيار النظام » أقوال الباحثين فى ذلك الموضوع ص : ١٤٠ وما بعدها .

 ۲ – جاء فى كتاب الحيوان : « وكان أبو إسحاق يزعم أن ضرار<sup>(١)</sup> ن عمرو،قد جع ف إنكاره القول بالكمون،الكفر والمعاندة ، لأنه كان يزعم أن التوحيد لا يصح [ إلا<sup>(٢)</sup> ] مع إنكار الكون ، وأن القول بالكون لايصع إلا بأن يكون في الإنسان دم ، وإنما هو شي. تخلق عند الرؤية . قال : وهو كان يعلم يقينا أن جوف الإنسان لا يخلو من دم . قال : ومن زعم أن شبئا من الحيوان يعيش بنير الدم ، أو شيء بشبه الدم فواجب عليه أن يقول بإنكار الطبائم (٢) ويدفع الحقائق بقول جهم في تسخين النار ، وتبريد الثابج ، والإدراك والحس،والغذاء،والسم،وذلك باب آخر في الجهالات · ومن زعم أن التوحيد لا يصلح إلا بألا يكون في الإِنسان دم، وإلا بأن تـكون النار لا توجب الإحراق والبصر الصحيح لا يوجب الإدراك ؛ فقد دل على أنه فى غاية النقص والمباوة أو في غاية التكذيب والمعاندة . وقال أبو إسحاق : وجدنا الحطب عند اتحلال أجزائه،وتفرق أركانه التي بني عليها، ومجموعاته التي ركب منها وهي أربم : نار ودخانوماءورماد ؛ ووجدنا للنار حراً وضياء ، ووجدنا للماء صوتاً،ووجدنا للدخان طما ولوناً ورائحة ، ووجدنا للرماد طعا ولوناً ويبساً ، ووجدنا للماء السائل

(۱) ضرار هذا ، هو رئيس فرقة الضرارية التي تدين بمذهب الجبر .

(٢) كلمة فإلا» فيرموجودة بالأصل،وقد أضافها المحقق لأنه رأى أن الكلام لا يستقيم بدونها على اعتبار أن الزعم هو الضرار . وفي رأي أن الكلام يستقيم بدون هذه الكلمة على اعتبار أن الزعم هو للنظام نفسه،وهذا أوجه؟لأن هذه الجملة ستكون مثابة التعليل لما قبلها؟ أى أن النظام كان يزعم أن ضرارا قد جم في إنكاره القول بالكمون الكفر والمعاندة لأنه أى النظام كان يزعم أن التوحيد لا يصح مع إنكار الكمون،فالكلام على هذه الصورة منطق ولا يحتاج إلى زيادة .

(٣) يعنى إنكار طبائع الأشياء التى ركبت فيها ، كمانكار حرارة النار وبرودة الثلج ، وقد كان جهم بن صفوان رئيس الجبرية ، هو أول من قال بإنكار الطبائم ؛ فقال : ليس فى الشجرة طبيعة الإثمار، ولا فى الماء طبيعة الجرى، ولا فى الأرض طبيعة الإنبات ؛ وإنما نسبة هذه الأشياء إلى الشجرة والماء والأرض نسبة مجازية، والفاعل الحقيق هو اقد . (انظر : الملل والنحل: ج ١ – حديث الجهمية ) . من كل واحد من أحمابه <sup>(1)</sup> ثم وجدناه ذا أجناس ركبت من المفردات ، ووجدناً الحطب ركب على ما وصفناً ، فزعمنا أنه ركب من المزدوجات ولم يركب. من المفردات<sup>(۲)</sup> » .

هذه صورة أولى من صور دفاع النظام عن الـكمون ، ورده على الذين ينـكرونه ؛ والقضية كما نرى واضحة من أول الأمر ؛ فالمـألة خلاف بين النظام وضرار فى إثبات الـكمون و إنـكاره وعلاقة ذلك بالتوحيد ، فالنظ<sup>ا</sup>م يرى أن من ينـكر الـكمون كافر معامد ، ولا يصح التوحيد ، مع إنـكار الـكمون وضرار ينكر الـكمونو بجد أن فى إثبانه تنافيا مع التوحيد ؛ لأن القول بالـكمون يقتضى القول بإثبات الإحراق للنار مثلا ، و إثبات الطبائع للأشياء يقتضى وجود فاعلين مع أن الفاعل الأصلى الواحد هو الث<sup>(C)</sup> هذه هى وجهة ضرار · فما هى وجهة. النظام ؟ وما علاق القول بالـكمون بتقرير عقيدة التوحيد ؟ 1.

لعل هذه الدلاقة آتية من أن اجتماع الطبائع المتضادة فى جسم واحد كاجتماع ا النار والماء مثلا فى الحطب قبل إحراقه ، وقهر هذه الطبائع على وجودها فى هذا الجسم ا الواحد مع ما بينها من نفرة وتضاد ، يدل على أن هناك قاهرا قهرها على ذلك وهو الله <sup>(٤)</sup> وهذا قريب كل القرب مما سبق أن قرره النظام فى مناظرته المنانية الذين يقولون بأصلين قديمين لا يختلطان ولا يمتزجان ، وها النور والظلمة حيث قال لهم : « فإذا كانا – أى النور والظلمة – ، على ما وصقتم ( أى من عدم حيث قال لهم : « فإذا كانا – أى النور والظلمة – ، على ما وصقتم ( أى من عدم )

 (۱) هذه العبارة غير واضحة مكذا ، ويبدو أن هناك حذا لا يتم الـكلام بدونه ولعله م منعول وجدنا .
 (۲) الحيوان : ج ٥ س ١١ .

(٣) انظر : تفصيل مذهب الجهمية في : الفصل لابن حزم : جم ٥ ص ١٤ وما بعدها
 والفرق بين الفرق ص ١٩٩ والمللوالنحل ج ١ ص ١٠٩ .
 (٤) انفلر : « إبراهيم بن سيار النظام» ص : ١٠٧ .

الامتراج والاختلاط) فـكيف امترجا وتداخلا واجتمعا من تلقاء أنفسهما ، وليس فحوقهما قاهر قهرهما ولا جامع جمعهما<sup>(۱)</sup> . . . الخ.»

فنى ضوء هذه الفكرة ، أخذ النظام يقرر مبدأ الكمون بصورة كثيرة محتافة تدل على مبلغ إيمانه بهذا المبدأ ، كما تدل على مبلغ ثقافته وغزارة معاوماته . من هذه الصور ، تلك الصورة التى قدمناها وهى صورة الحطب عند انحلال اجزائه وتفرق أركانه التى بنى عليها ، ومجموعاته التى ركب منها وهى : النار والدخان وللاء والرماد فإنه بعد انحلال هذه الأجزاء بالإحراق ، وظهور ما فيها من ألوان وطنوم وروائح وما بينها من تضاد ، وجد أن الحطب يتكون متها، وأنها كانت كلها كامنة فيه ؟ ثم يستمر فى هذه الصورة بقوله : « و إن زعم ( يعنى منكر الكون ) أنه إيما أن يكون الكبير فى المغير، وكذلك الدخان ، فليز يم أن الدخان لم يكن فى الحطب أن يكون الكبير فى الصغير، وكذلك الدخان ، فليز يم أن الدخان لم يكن فى الحطب أن يكون الكبير فى الصغير، وكذلك الدخان ، فليز يم أن الدخان لم يكن فى الحطب المطب لم يكن يسع الذى عاين من بدن النار والدخان ، فليس ينبغى لمن انكر الحطب لم يكن يسع الذى عاين من بدن النار والدخان ، فليس ينبغى لمن انكر والفداحة . والفدا . والفدا . والفد . والفدا . والفدا . والفد . والفد . والفد . والفدا . والفد . والف . والفد . والفي . والف

فالنظام يلاحق خصمه بالحجة الدامنة مهما قدم له من مزاعم ؛ فهو إن أنكر كمون النار والدخان فى عود الحطب لأن حجم النار والدخان أكبر من حجم عود الحطب ، ولا يعقل أن يكمن الكبير فى الصغير ، فإنه لايستطيع أن يقول إن جسم الشرركان أكبر من جسم الحجر والقداحة ؛ فهو إن سلم لخصمه زعما من مزاعمه ،فما ذلك إلا أيباغته بالحجة التى لا يستطيع منها فرارا .

- (۱) الانتصار : س : ۳۲ .
- (٢) الحيوان : ج ص ١٢ .

ثم يمضى النظام بعد ذلك فى تقريره لمبدأ الـكمون بصور مختلفة<sup>(١)</sup> يستعين فيها بثقافته العميقة الفزيرة ، وهو فى حهده هذا يرمى إلى غاية واحدة هى إثبات وحدانية قديمة لا تقبل المشاركة أو التعدد .

وهكذا كان رجال للمترقة فىجدلهم ومناظر اتمهم، يهدفون إلى الدفاع عن آرائهم ومبادئهم التى كانوا يعتقدون أمها روح الإسلام وجوهره ، وهم فى ذلك الميدان كانوا أشداء أقوياء ، لا يتململون ولا يضعفون ، يسندهم المنطق السديد والحجة الدامغة .

وهذه بعض مواقف أخرى من الجدل لبعض رجال للمتزلة ، يدافعون عن مبادئهم ومعتقداتهم .

نموذج من جدل ثمامة بن أشرس <sup>(٢)</sup> :

- (١) انظر الحيوان من س ٦ إلى ٢٣ .
- (٢) هو رأس من ر•وس المتزلة،وصاحب فرقة منهم تنسب إليه وتعرف بالثمامية . يقول
   عنه المرتضى : «كان واحد دهره في العلم والأدب،وكان جدلا حاذنا » المنية والأمل : س ٣٥
   (٣) المنية والأمل : س ٣٥ .

والإنسان كالريثة فى مهب الريم، لاحرية له فى أفعاله ولا إرادة . وثمامة هنايدافع من هذا المبدأ بأسلوب جدلى منطقى لا يحتمل المناقضة ؛ فهو يضع القضية فى صورها المقلية الممكنة ، وهى أن الفعل الصادر من العبد إما لله وحده ، وإما للعبد وحده وإما لله والعبد معا . فإذا كان لله وحده أى من خلقه هو ، فإن العبد لا يستحق بفعله هذا مدحا ولاذما ، ولا ثوابا ولا عقاماً؛ لأن الإنسان إنما يستحق شيئا من ذلك بمقتضى أفعال قام مها هو . وإذا كان لله وقدبد استحقا معا المدح والذم ، وإذا كان المبد وحده ، استحق هو المدح والذم والثواب والعقاب . وهذه هى الصورة الممكنة أومال قام مها هو . وإذا كان لله وقدبد استحقا معا المدح والذم ، وإذا كان المبد وحده ، استحق هو المدح والذم والثواب والعقاب . وهذه هى الصورة الممكنة أو يعاقب على أفعال ليست من خلقه، فهو إنا يثاب أو يعاقب بمقتضى أفعال قام مها أو يعاقب على أفعال ليست من خلقه، فهو إنا يثاب أو يعاقب بمقتضى أفعال قام مها فر يمعن إرادته واختياره . وإذا كانت مخلوقة لله، فلا ممنى لأن يثاب الإنسان هو بمحض إرادته واختياره . وإذا كانت هذه الأفعال من خلق الم مها مو بمحض إرادته واختياره . وإذا كانت هذه الأفعال من خلق الم بها أو يعاقب على أفعال ليست من خلقه، فهو إنا يثاب أو يعاقب بمقتضى أفعال قام مها مو المعن إلى الأفعال إذا كانت هذه الأفعال من خلق الله والعبد معا أو يعاقب على أفعال ليست من خلقه، فهو إنا يثاب أو يعاقب مقتضى أفعال قام مها أو يعاقب على أفعال ليست من خلقه، فهو إنا يثاب أو يعاقب مقدمة الم يئاب الإنسان هو المعلم والدته واختياره . وإذا كانت هذه الأفعال من خلق الله والعبد معا أو نا الماطق والمدل يقتضيان أن يكون الثواب والعقاب قسمة بينهما ، إذ أن من شارك فى عمل تممل نتيجته ، وهذا الفرض مستحيل بطبيعة الحال لما يترتب عليه .

اذن لم يبقمقبولا فى المنطق غير الصورة الأخيرة،وهى أنأفعال العباد مخلوقة. لهم وحدهم ، وهذا ما قصد ثمامة تقريره .

وهذه القضية – قضية أفمال العبادوكومها مخلوقة لله أو مخلوقة للعبد – من القضايا الخطيرة التي احتلت مكانا فسيحا من مناقشات المتكلمين من معتزلة وجبرية وسنية ، وليس هنا مجال عرض هذه المناقشات أو عرض ما انتهت إليه من أحكام ، وإنا الذي قصدنا اليه هنا ، هو عرض ناذج مختلفة للمجالات التي استخدم فيها المعتزاة مقدرتهم الجدلية ،وكيف أن المجال الأول من هذه المجالات هو الدفاع عن قضاياهم الدينية ومذاهبهم الكلامية .

 ٣ - « قال أبو العتاهية لثمامة بين يدى المأمون وكان كثيرا ما يعارضه بقوله في الإجبار : أسألك عن مسألة : فقال له المأمون : عليك بشعرك . فقال إن رأى أمير المؤمنين أن يأذن لى فى مسألة ويأمره بإجابتى . فقال له : أجبه إذا سألك , فقال : أنا أقول إن كل ما فعله العباد من خير وشر فهو من الله وأنت تأبى ذلك . فمن حرك يدى هذه؟ وجعل أبو العتاهية محركها فقال له ثمامة : حركها من أمه زانية . فقال : شتعنى والله يا أمير المؤمنين. فقال ثمامة : ناقض الماص \* بَغَر أمه » والله يا أمير المؤمنين . فضحك المأمون وقال له : ألم أقل لك أن تشتغل بشمرك وتدع ماليس من عملك ؟ قال ثمامة : فلقينى بعد ذلك فقال : أما أغناك الجواب عن السفه ؟ فقلت : إن من أنم الكلام ما قطع الحجة ، وعاقب على الإساءة وشنى من الغيظ، وانتصر من الجاهل<sup>(٢)</sup>» .

إن ثمامة فى هذا الموقف مناظربارع، يفحم أبا التعاهية ويكشفه من أيسر الطرق وأقر سها ، ومحمله نتيجة إلحاحه ولجاجه فى مسألة لا قبل له سها ، إنه قدنا قض نفسه ودل على عدم يقينه عبدئه لما اعتبر أن الشتم قد وجه إليه هو ؛ لأن هذا يعنى أنه اعتبر أنه هو الذى قام بتحريك يده ؛ وفى هذا رجوع عن مذهبه فى أن الأفعال كلها من الله . واقد أفلح ثمامة فى اصطياده أبا العتاهية سهذه الطريقة ، و إن كان فيها تطرف ومجانه ؛ حيث قد قذف الرجل فى أمه لأنه كان متيقنا من أنه هو الذى حرك يده ولكن هذا لا يستغرب من رجل كثمامة فى مادم للحلفاء اشتهر بالدعابة وانتهاز الفرصة للتظرف والتندر . إن ثمامة هو أول رجل من المترزلة أدخل الف كامة والمجون فى كلامه ؛ ثم بن عليه الجاحظ حق أصبح من المترزلة أدخل الف كامة والجون فى كلامه ؛ ثم بن عليه الجاحظ حق أصبح ذلك ظاهرة عنده تعتبر من خصائص أدبه .

تموذج من جدل أبي على الجبائي :

١ - قال المرتضى : « وكان على حداثة سنة معروقا بقوة الجدل . حكى

(١) الأغاني : ج ٣ م ١٢٤ .

( م - ١٦ أدب المعترلة )

القطان أنه : اجتمع جماعة لمناظرة فانتظروا رجلا منهم فلم يحضر ؛ فقال بعض أهل المجلس : أليس هنا من يتكلم ؟ وقد حضر من علماء المجبرة رجل يقال له صقر ؛ فإذا غلام أبيض الوجه، زج نفسه فى صدر صقروقال له . أسألك ؟ فنظر إليه بعض الحاضرين وتعجبوا من جرأته مع صغر سنه فقال : هل الله تعالى يفعل المدل ؟ قال نم . قال أفنسميه بفعله المدل عادلا ؟ قال : نعم . قال : فهل يفعل الجور؟ قال نعم . قال : أفنسميه جائرا . قال : لا . فيلزم ألا نسميه بفعله العدل عادلا فانقطع<sup>(1)</sup> » ؟

للوقف هذا بين رجل من الجبرية وصبى من للمتزلة ، والخلاف بينهما معروف وهو أفعال العباد ، وتدور مناقشة يسيرة يفح فيها صبى للمتزلة عالم المجبرة الكبير . لقد كانت مناقشة قصيرة حول سؤال وجواب ، ولكنها كانت منطقية تدل فعلا على أن عقل للمتزلة قد مرن على الجدل ، وتدرب على أسلوب التناظر يستوى فى ذلك صبيامهم ورجالهم ، فالبيئة التي كانت لا تنتهى فيها المناقشات كفيلة بأن تعلم أهلها أساليب الحوار والجدل .

## نموذج من جدل أببي القاسم البلخي الكمبي :

أبو القاسم البلخى،من المعتزلة الذين عاشوا فى القرن الرابع حيث وفى سنة ٢١٩ه. وكان عالما جليلا ذا مهابة واحترام فى مجالس المتكلمين فى بغداد . روى المرتضى : « أنه حضر مجلس أبى أحد المنجم. والمتسكلمون مجتمعون، فعظموه غابة الإعظام،ولم يبق أحد إلا قام ، ودخل يهو دى فتكلم ممه بعضهم فى نسخ الشرائع ، وبلغوا موضعا حكوا أنا القاسم فيه فقال لليهو دى : إن السكلام عليك · فقال اليهو دى : وما يدريك ما هذا ؟ . فقال أبو القاسم : أنعلم ببغداد مجلسا أجل من عذا ؟ قال لا. قال: أفتعلم أحدا من المتكلمين لم يحضره؟ . قال: لا.قال: أفر أيت أحدالم يعظمنى؟

(١) المنية والأمل : م ٢٠ ، ٤٦ .

قال : لا . قال : أفتراهم فملوا هذا وأنا فارغ<sup>(1)</sup> ؟؟ » .

ليست هذه للناقشة علمية ، ولا تتصل عذهب أو رأى، ولكنها تؤكد الما الصورة التي عرفناها عن عقلية الممتزلة في القرن الثالث، وكيف أن هذه العقلية جدلة بطبيعتها ، وأن طريقتها في الجدل تتقارب على منهج واحد ؛ فهى تستخدم في الافناع وسيلة عرض المقدمات البديهية المسلمة التي يمكن أن تؤدى إلى النتيجة المرجوة من غير تعسف الخصوم أو معامدتهم . فحوقف أبي القاسم مع هذا البهودى وطريقة حواره معه ، تذكر نا تماما بموقف أبي الهذيل العلاف مع الرجل الذي جاه ليسآله عن أشياء أشكلت في القرآن

١ - حكى المرتضى عن أبى القاسم قال : « وصل إليه رجل من السفسطائية راكبا على بنمل ، فدخل عليه فجمل ينكر الضروريات ويلحقها بالخيالات ، فلما لم يتمكن من حجة يقطعه . قام من المجلس موها أنه قام فى بعض حواتجه ، فأخذ البنمل وذهب به إلى مكان آخر ، ثم رجع لتمام الحديث ؛ فلما نهض السفسطائى المذهاب ولم يكن قد انقطع محجة عنده ، طلب البنمل حيث تركه فلم بحده ، فرجع المذهاب ولم يكن قد انقطع محجة عنده ، طلب البنمل حيث تركه فلم بحده ، فرجع المذهاب المذهاب ولم يكن قد انقطع محجة عنده ، طلب البنمل حيث تركه فلم بحده ، فرجع المذهاب ولم يكن قد انقطع محجة عنده ، طلب البنمل حيث تركه فلم بحده ، فرجع المذهاب ولم يكن قد انقطع محجة عنده ، طلب البنمل حيث تركه فلم بحده ، فرجع الى أبى القامم وقال : إلى لم أجد البنمل ، فقال أبو القامم : لعلك تركته فى غير راكباً على بغل ، وإما خيل الك أنك وضعته فى غيره ، بل الملك لم تأت هذا للوضع الذى طلبته فيه وخيل لك أنك وضعته فى غيره ، بل الملك لم تأت راكباً على بغل ، وإما خيل الك أنك وضعته فى غيره ، بل الملك لم تأت أنه ذكر أن ذلك كان سببا فى رجوع السفسطائى عن مذهبه وتوبته عنه<sup>(1)</sup> ، والقامم من المالة المان القامم ، لعلك تركته فى غير المان ، فاطن المالي الماليك تخييلا ، وجاء بأبواع من هذا الكلام . فأطن أنه ذكر أن ذلك كان سببا فى رجوع السفسطائى عن مذهبه وتوبته عنه<sup>(1)</sup> ، وان أبا القامم هنا يستخدم وسيلة عملية لإقناع خصمه ، خصمه رجل من السفسطائية أنه ذكر أن ذلك كان سببا فى رجوع السفسطائى عن مذهبه وتوبته عنه<sup>(1)</sup> ، وان أبا القامم هنا يستخدم وسيلة عملية لإقناع خصمه ، خصمه رجل من السفسطائية إبن أبا القامم هنا يقدون بالجدل والمناقشة ، فالمروف عنهم أبهم جداون مالطون الذين قلما يقدون بالجدل والمناقشة ، فالمروف عنهم لم ييأس من إفناعه ، فقد لجأ الذين قلما يقام والمالي من أفلوان من المالية المروف الفرون مالكلام كل منالسفسطائية ين أبا القامم هنا يقدون بالحدل والمناقشة ، فالمروف عنهم أبهم جداون مالطون ألدين أبا القامم من إفناعه ، فقد لجأ الذين قلما يقام والكلام كل مذهب ، والكن أبا القاسم لم ييأس من إفناعه ، فقد لم إلى وسيلة عملية يقام بها خصمه فى ثبوت حقائي المروف من مالمون بالمون الموم المروف من أبلوان مالمون مالمون مالمون مالمون مالمون مالمون ألمون مالمون ألمو مم مالمون ألمو ممام موالمون ألمو مالمون مالمو مم مونالمون

(۱) المنية والأمل : س ۱۰ .
 (۲) نفس المصدر .

إنكار الحقائق الذانية لمكائنات ، لقد عمد أبو القاسم إلى بغل السفسطائى، ونقله من مكانه ،حتى إذا هم بالانصراف أخذ يبحث عنه فلم بجده ، وهنا وجد أبو القاسم حجته على صاحبه . فلقد قال له : لعلك تركته فى موضع وخيل إليك أنك تركته فى هذا الموضع ؛ بل ربما قد خيل إليك أنك جثت راكبا على بغل وأنت فى الحقيقة لم تأت راكبا على بغل ، وهنا أدرك السفسطائى وهمه فى مذهبه ورجع عنه .

وبعـــــد:

فهذه صور مختلفة من مواقف الجدل عند المعتزلة فى دفاعهم عن دينهم ومذهبهم ،ولقد رأينا أسهم كانوا فى ذلك الحجال غاية فى القوة والصلابةو التمكن ؛ فلم تلن لهم قناة أو تضعف لهم عزيمة ، وإنما كانوا بذكائهم المتقد،وذهنهم الحاد ،و ثقافتهم الخصبة، ومقدرتهم المنطقية الفائقة يسيطرون دائما على خصومهم ،ويضطر ونهم إلى الانقياد والتسايم . وطالما كانت وسيلتهم هذه سببا فى إخضاع عقول جبارة ،لم يكن لها أن تخضع لولا ما بدا لها من قوة الحجة وبراعة الدليل .

وقد يقال إن تلك الصور المختلفة التي عرضناها من نثر الممتزلة في باب الجدل، تفتقد كثيرا من المناصر الأدبية الهامة، كالخيال الخصب،والصورة البيانية الرائعة ، والتراكيب الأدبية والألفاظ المنتقاة إلى آخر هذه القيم الفنية التي تتصل بالجانب الشكلي في الأدب ، والتي تكون في مجموعها عنصرا مهما من عناصر جاله وروعته ، قد يقال هذا ، وحينئذ فإن تلك الصور بجب أن تدخل في الأدب بمفهومه الواسع العام لا بمفهومه الخاص .

وهذا صحيح إلى حد كبير ، والحن الذى سوغ فى نظر ما عرض هذه الصور ودراستها ، هو أنها تعطينا صورة عن لون جديد فى الأسلوب النثرى لم يكن موجودا من قبل،وأن تأثر المتمزلة بمناهج السفسطائيين فى الجدل والمناقشة، هو الذى حليم أساليمهم بذلك الطابع الذي استمانوا به إلى حد كبير في الدقاع عن قضا بام ومذاهبهم التي كانت هي شغلهم الشاغل ، وبهذا الاعتبار يمكن القول : بأن المعتزلة بأسلوبهم الجدلى هذا، قد وضعوا معالم ظاهرة جديدة فى النثر العربي لم تـكن موجودة من قبل . إن هذه الظاهرة تمثل يقظة الفـكر الإسلامي ونضجه وخصوبته ، كما تمثل انطلاقه وحيويته وقابليته للتطور ؛ فإِذاكانت الخطبة الماطفية في وقت ما صالحة للدعاية الدينية ؛ فإنها قد لا تصلح في وقت آخر . وإذا أجدت مع قبيل من الناس ، فإنها قد لا تجدى مع قبيل آخر ، فهل كانت تجدى مثلا خطب الحسن البصرى والفضل الرقاشي ؛ بل وخطب زياد والحجاج في إقناع هذه المقول المثقفة الواعية التي كان يقف أمامها المعتزلة صامدين ؟ . وهل كانت تستطيع العظات الدينية مع ما فيها من انفعال وعاطفة. أن تفحم المخالفين والمعالدين من أعداء الإسلام الذين درسوا للمطق والفلسفة ، وترودوا بمختلف الثقافات العقلية ؟ أعتقد أنه كان لابد من وسيلة أخرى للدفاع عن الاسلام والوقوف فى وجه هؤلاء الخصوم الاشداء . ولقد حقق المعتزلة بثقافتهم واستعدادهم هـذه الوسيلة التي كانت مورد ثروة جديدة للنثر العربي من ناحية أفكاره وموضوعاته ومعانيه ، ولسنا نبالغ إذا ذهبنا إلى القول بأن الطابع العقل الذى كانت تتسم به أساليب بعض الشمراء والكتاب فى القرنين الثانى والثالث بل والقرن الرابع أيضا، كان في معظم أمر . متأثر ابتلك النزعة العقلية التي عرف بها الممتزلة .

إن هذه المماذج التي سقناها من جدل المعتزلة في دفاعهم عن دينهم ومعتقداتهم، تعطينا صورة عن تمط جديد من النثر العربي يخالف في جوهره الأتماط النثرية الأخرى التي كانت مألوفة من قبل . فلقد كانت هذه الأتماط تستوحى في موضوعاتها وأفكارها ثقافة معينة هي الثقافة العربية الأصيلة التي كانت تتسم في عمومها بالبساطة والوضوح والميل إلى الطابع الخطابي ؛ ولسكن - 427 -

ذلك الممط الجديد الذى نراه عند المعترنة ، كان يستوحى ثقافة أخرىجديدة، تلك هى الثقافة العقلية التي يغلب عليها الطابع البرهاني المنطقي .

ولقد سبق أن أشرنا إلى أن المعتزلة كما كانوا ظاهرة عقلية جديدة كأنوا كذلك ظاهرة أدبية جديدة ، تحمل فى ثناياها معالم ذلك العقل الجديد .

إن أسلوب الجدل عند المعتزلة ، هو أول ظاهرة نستطيع أن نحس فيها خصائص الاعتزال، كمذهب ، فلقد وضحت فيه معالم تلك الثقافة العقلية التى اعتمد عليها واتسم بها .

فلقد رأينا إلى أى حد قد أنضجت هذه الثقافة عقول الممتزلة ، وأخصبت أفكارهم ، وأمدتهم بطاقات ذهنية ضخمة أعانتهم على الدفاع عن دينهم ومبادئهم بتلك الطريقة الفذة .

إن ذلك الأسلوب -- من ناحية شكله ــ لايستخدم لوناً من ألوان المحسنات الفظية كالسجع أو الازدواج أو الجناس أو المقابلة أو غيرها من الفنون البديمية التي كانت تشيع كلها أو بعضها في الأساليب العربية من قبل ، وذلك لأن تقرير الأفكار بالطريقة البرهانية، لا يسمح باستخدام هذه الأشياء التي هي أكثر اتصالا بالجانب الشكلي .

على أن المعتزلة كانوا فى كافة أماليبهم لا يستخدمون هذه الأشياء إلا حيث يتطلبها المقام . ولقد مر بنا رأى الجاحظ فى السجع ، ومتى يكون مقبولا ومتى يكون مرذولا .

على أية حال ؛لقد كان مجال الجدل عند المعتزلة ، هو المجال الذى تقضح فيه شخصيتهم الثقافية الخاصة ،وطابعهم الفكرى المستقل .

وسنعرض الآن صوراً أخرى من جدلهم فى موضوعات أخرى غير الدقاع. عن الدين والمناقشة حول المبادىء ، كيا تنأ كد لنا هذه الحقيقة . – جدلهم في الموضوعات الأخرى :

لم تـكن هذه الطاقة الجدلية عند المعتمزلة مقصورة على مناقشاتهم الدينية أو مناظراتهم المذهبية فحسب ؛ بل لقد أصبحت طابعاً اتسم به معظم نشاطهم الأدبى .

الكلام في الشيء ونقيضه :

وأول ما براه من ذلك مقدرتهم على الكلام فى الشىء ونقيضه ؛ فهم يتحدثون عن الشىء الواحد ذما، ويتحدثون عنه مدحا ، بطاقة واحدة ودرجة متفقة فى القوة وخصوبة المعانى وجودتها ، وهذا يدل على مدى ما منحته عقولهم من مرونة ، وما زخرت به من ثقافة واسعة تمدهم بما يشاءون من ألمعانى والصور فى أى مجال يريدون .

ولقد لفتت هذه الظاهرة نظر السكتاب والمؤرخين القدماء ، فأشادوا بها وتحدثوا عنها . يقول ابن قتيبة عن الجاحظ : « . . . . ثم نصير إلى الجاحظ وهو آخر المتكلمين،والمعاير على المتقدمين،وأحسنهم للحجة استثارة،وأشدهم تلطفاً لتعظيم الصنير حتى يعظم ، وتصنير العظيم حتى يصغر ، ويبلغ به الاقتدار إلى أن يعمل الشيء ونقيضه ، ويحتج بفضل السودان على البيضان ، ونجده يحتج مرة للمثانية على الرافضة ، ومرة للزيدية على العثانية وأهل السنة ، ومرة يفصل عليا رضى الله عنه ومرة يؤخره<sup>(1)</sup>. . . إلخ »

فهذه الـكمامة تعتبر تقريرا لهذه الظاهرة عند الجاحظ ، واعتراقا بقوة عقله ومرونة ذهنه ، ومقدرته على تفتيق للمانى والتصرف فى وجوه الـكلام على الصورة التى يريدها ؛ فهو إن شاء عظم الصغير حتى بهظم، وإن شاءصغر العظيم حتى يصغر .

۲) تأويل مختلف الحديث – ابن قتيبة – ۱ س ۲۷.

وليس الجاحظ وحده هو الذي اختص مهذه الظاهرة ، ولكنها كانت شائعة عند كثير من رجال الممرقة . فلقد حكى عن النظام أن أباه جاء به وهو حدث إلى الخليل ابن أحد ليتعلم منه : « فقال له الخليل يوما ليمنحنه ، وفى يده قدح زجاج : يا بنى . صف لى هذه الزجاجة فقال : أبمدح أم بذم ؟ فقال : بمدح قال : نعم . تريك القذى وتقيك الأذى ولا تستر ما وَرى . قال فذمما . قال : سر يع كسرها ، بعلىء جبرها. قال فصف هذه النخلة، وأوماً إلى مخلة في داره فقال : أبمدح أم بذم ؟ قال عدح . قال : حلو مجتناها، باسق منتهاها، ناضر أعلاها قال : فذمها . قال . هى صعبة المرتق، بعيدة المجتنى، محفوفة بالأذى . فقال الخليل : يا بنى نحن إلى التعلم منك أحوج . ( قال المرتضى ) . . وهذه بلاغة حسنة من النظام ؛ لأن البلاغة هى وصف الشىء ذما أو مدحا بأقمى ما يقال فيه <sup>(٢)</sup> » .

لقد استطاع النظام أن يمدح الزجاجة والنخلة بأخص ما فيهما من صفات المديح، وأن يذمهمابأخصمافيها من صفات الذم بأسلوب رشيق ولفظ أنيق وبديهة حاصرة ،حق لفد حظى بإعجاب عالم من أجل علماء العربية هو الخليل بن أحمد وجعله بشهد له هذه الشهادة العظيمة بقوله : يابني تحن إلى التعلم منك أحوج .

والجاحظ يفتن فى هذا المجال افتنانا عظيما ، ويورد فى كلامه المعالى المتناقضة والحالات المتباينة ؛ ثم يبرهن عليها جميعا و يخلع عليها من قوة بيانه ودقة جدله ما مجعلها كلها تستقيم فى الذهن وتتلام فى الحس . إنه يعرض الصورة ثم يأخذ فى الاحتجاج لها والبرهنة عليها ، حتى ليخيل إليك أنه لا يعقل سواها ولا يقبل غيرها ؛ ثم هو لايدعك على إيمانك منطقه وقوة برهانه ، حتى يعرض عليك صورة أخرى تناقضها ؛ فإذا به يأخذ فى الاحتجاج لها والبرهنة عليها ، حتى ليخيل إليك أنه لا يعقل سواها ولا يقبل مورة رائم ، ومنطق سديد

<sup>(</sup>١) أمالى المرتضى : ج١ ص ١٣٣ ، ١٣٤ .

وإليك صورة من افتنان الجاحظ في ذلك المضمار . إنه يتحدث عن مخيل من مخلائه يدعى ( تمام بن جعفر »كان على ما يصفه الجاحظ ( . . بخيلا على الطعام مفرط البخل ، وكان يقبل على من أكل خبزه بكل علة، ويطالبه بكل طائلة وحتى ربها استخرج عليه أنه كان حلال الدم() & فهو يصور لنا مباغ بخله ودرجة حرصه على الطعام بطريقة رائمة فريدة فيقول : ﴿ وَكَانَ إِنَّ قَالَ لَهُ نَدْيُمُ لَهُ : مَا فَي الأرض أحد أمشى منى ، ولا على ظهر ها أحد أفوى على الحضر<sup>(1)</sup> منى قال : وما يمنعك منذلك وأنت تأكل أكل عشرة؟ وهل محمل الرِّجْل إلا البطن؟ لاحدالله من يحمدك، فإن قال: لاو الله إن أقدر أن أمشى، لأبي أضعف الخلق عنه، و إن لأنبهر من مشى ثلاثين خطوة . قال : وكيف تمشى وقد جعلت في بطنك ما يحله عشرون حالا ؟وهل ينطلق الناس إلا مم خفة الأكل ؟ وأى بطين يقدر على الحركة ؟ وإن الكظيظ ليعجز عين الركوع والسجود، فكميف بالمشى النكير<sup>(٣) ؟</sup> فإِن شكا ضرسه وقال : ما نمت البارحة من وجعه وضر بانه قال : عجبت كيف اشتكميت واحدا وكيف لم تشتك الجميم ! وكيف بقيت إلى اليوم فى فيك حاكة ؟ وأى ضرس يقوى على الضرس والطحن ؛ والله إن الأرحاء السورية لتكل، وإن الميجان (\*) الغليظ ليتعبه الدق، ولقد استبطأت الك هذه العلة . أرفق فإن الرفق يمن ، ولا تخرق بنفسك فإن الخرق شؤم . وإن قال : لا والله إن اشتكميت ضرسالی قط، ولا تجلجل لی سن عن موضعه منذ عرفت نفسی . قال : بامجنون لأن كثرة المضغ تشد العمور ، وتقوىالأسنان وتدبغ الثنة وتغذو أصولها ؛ وإعفاء الأضراس من المضغ يريحها ، وإنا الفم جزء من الإنسان ، وكما أن الإنسان نفسه

÷

- (١) البخلاء : ج ٢ م ٣١ .
  - (٢) الحضر : العدو .
- (٣) النكير : الشديد الصعب.
  - (٤) الميجان : المدق .

إذا تحرك وعمل قوى ، وإذا طال سكوته تفتّح واسترخى ؛ فـكذلك الأضرّاس . ولكن رفقا.فإن الإتعابينقص القوة ،ولكل شىء مقدار ونهاية ؛ فهذا ضرمك لاتشتكيه ، بطنك أيضا لاتشتكيه . فإن قال : والله إن أروى من للماء ؛ وما أظن أن فى الدينا أحدا أشرب منى للماء • قال : لابد للتراب من ماء ، ولا بد للطين من ماء يبله ويرويه ، أو ليست الحاجة على قدر كثرته وقلته ؟ والله لو شربت ماء الفرات ما استكثرته للت ، مع ما أرى من شدة أكلك وعظم لقمتك ! ا بصدقك ، حتى تعلم أن ماء دجلة يقصرعما فى جوفك • فإن قال ، ماشر بت اليوم ماء ألبتة ، وما شربت أمس بمقدار نصف رطل ، وما في الأرض إنسان أقل شربا ماء ألبتة ، وما شربت أمس بمقدار نصف رطل ، وما فى الأرض إنسان أقل شربا من للماء . قال : لأنك لاتدع لشرب للماء موفك • فإن قال ، ماشر بت اليوم من للماء . قال : لأنك لاتدع لشرب للماء موضعا ، ولأنك تسكنز فى جوفك كنزا لا يجد الماء معه مدخلا ، والعجب لا تتخم ، لأن من لا يشرب للماء على الخوان

ثم يمضى الجاحظ على هذه الوتيرة إلى آخر تلك الصورة الرائعة من جدله وقوة بيانه ؛ فهو يتنقل بالـكلام من الشيء إلى نقيضه، ومن للعنى إلى ضده وهو فى كل حالة يورد من البراهين ما يؤيد موقفه ومخلق من المعانى ما يحتيج لو جهته دون أن تحسن معه بوهن أو ضعف ،فهو دائها قوى الحجة رائق اللفظ جيد العبارة خصب النكرة .

هذا . وتحن نرجح أن للمتزلة لاتصالهم بالفلسفة اليونانية قد تأثروا بمنهج السفسطائيين فى ذلكالضمار ، فهولاءكانوا يتعلمون البلاغة وفن القول،ليمرنوا على الجدل والمناقشة ، ومناظرات سقراط للسفسطائيين فى المشكلات الفلسفية المختلفة. تعطينا أف كرة عن ذلك الطابع الذى كانت تتسم به مناقشات السفسطائيين <sup>(٢)</sup>

- (١) البخلاء : ج ٢ ص ٣١ وما بعدها .
- (٢) أنظر : جمهررية الملاطون تعريب حنا خباز ص ٣٣ وما بعدها .

- 101 -

ح - صور أخرى من جدل المعتزلة وبداهتهم :

٢ -- ودخل أبو الهذيل يوما على الحسن بن مهل، وعنده فتى قد رفع الحسن عجلسه ، فقال أبو الهذيل : « من هذا الفتى الذى قد رفعه الأمير لنوفيه بمعر فته حقه ؟ قال : رجل من أهل النجوم . قال : من أهل صناعة الحساب أم الأحكام؟ حقه ؟ قال : رجل من أهل النجوم . قال : من أهل صناعة الحساب أم الأحكام؟ قال : الأحكام . قال : الأحكام . قال : من أهل مناعة الحساب أم الأحكام؟ قال : الأحكام . قال : الأحكام . قال : من أهل مناعة الحساب أم الأحكام؟ قال : من أهل مناعة الحساب أم الأحكام ؟ قال : الأحكام . قال : الأحكام . قال ذلك عمل يبطل ، أفنسأله ؟ قال : سل . فأخذ أبو الهذيل تفاحة من بين يديه وقال : آكل هذه التفاحة أم لا ؟ قال : تأكلها . فوضعها أبو الهذيل وقال : المت آكلها قال : في معمر المذيل . فوضعها أبو الهذيل وقال : المت آكلها قال : فتعيدها إلى يدك وأعيد النظر . فوضعها أبو الهذيل وأخذ غيرها ، فقال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ، فقال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ، فقال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ؟ قال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ، فقال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ؟ قال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ، فقال الفقال الله الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ؟ قال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ؟ قال : الما يقول لى لا تأكلها . فرضعها وأخذ غيرها ؟ قال : الما يقول لى لا تأكلها فأكلها خلافا عليه فيقول : قد أصبت فى الما أله الأولى (٢) ها ها يكلها خلافا عليه فيقول : قد أصبت فى الما أله الأولى (٢) ها ها يقول الى الما يقول : قد أصبت فى الما أله الأولى (٢) ها ها يله يول لى الما يقول اله الما يقول اله الما يقال : الما يقول الى الما يول لى الما يقول اله الما يول اله الما يقول اله الما يول اله الما يول ها ها يعال . فقله الما يقول اله الما يول ها ها يول ها الما يول ها ها يول اله الما يول اله الما يول اله الما يول اله اله يول اله الما يول اله الما يول اله اله يول اله اله يول اله اله اله يول اله اله يول اله اله يول اله اله اله يول اله اله اله يول اله اله الما يول اله اله يول اله اله يول اله اله يول اله اله اله يول اله اله اله اله يول اله يول اله اله يول اله اله يول اله اله يول

٣ - «كان سبب علة الجاحظ ، أنه حضر مائدة ابن أبى دؤاد ، وفى الطعام سمك وابن ، وكان ابن مختيشوع حاضرا ، فنهاه عن الجم بينهما ، فقال الجاحظ : إن السمك إن كان مضادا للبن، فإلى إذا أكلتها دفع كل منهما ضرر الآخر ، وإن

(۱) وفيات الأهيان : ج ۳ س ٣٩٦ وانظر المنية والأمل : س ٢٧ وسرح العيون :
 س ١٤٢ .
 (٢) أمالي المرتضى : ج ١ ص ١٢٦ .

كانا متساويين؛ فكرأى أكلت شيئا واحدا . فقال ابن مختيشوع : أنا لا أحسن الحكلام ، ولـكن إن شئت أن تجرب فـكل ؛ فأكل فأصابه قالج عظيم ونقرس<sup>(1)</sup> » .

وابن مختيشوع يتكلم هنا بلدن الطبيب ، وقد نهى الجاحظ عن الجمع بين السمك واللمن لعلمه أن فى الجمع بينهما ضررا ، و إصابة الجاحظ بعد ذلك بالفالج والنقرس دليل على صدق ما أشار به ابن مختيشوع .

ولـكن الملاحظ أننا الآن نجمع أحيانا بين السمك واللبن ، ولا يترتب على ذلك شىء؛ والانجليز يطبخون السمك باللبن، ويضعون عليه الزبد، ولايصيبهم بذلك ضرر وهذه الملاحظة نجمانا نقف موقف الشك من صدق هذه القضية من الناحية الطبية ، ولمل هذه الفكرة كانت شائمة إذ ذلك ، أو أن القصة كلها موضوعة الدلالة على قوة الجدل، وأن المبالغة فيه تورد الإنسان أحيانا موارد النهلكة .

٤ --- « قال أبو الميناء لابن أبى دؤاد : إن قوما من أهل البصرة قدموا إلى « مُرَّ من رأى» يدا على فقال : يد الله فوق أيديهم . فقلت : إن لهم مكر ا . فقال : ولا يحيق المكر السىء إلا بأهله . فقلت : إنهم كثير . قال : كم من فئة قليلة غابت فئه كثيرة بإذن الله والله مع الصارين <sup>(٢)</sup> . . . »

ويضيق بنا المقام هنا عن الإكثار من هذه النماذج من جدل المعتزلة وبداهتهم فى مختلف أغر اضهم وشتى أحاديثهم ، وهذا القدر الذى ذكر ناه يؤكد لنا ما سبق أن قررناه من أن المعتزلة كانوا فى ذلك الميدان قوة لا تدانيها قوة ، وأن طاقتهم الجدلية كانت تمدهم فى كل مجال بما يشاهون من ضروب الأف كار

- (۱) سرح العيون : ص ۱۰۹ .
- (۲) زهر الآداب : ج ۳ س ۱۱۷ .

ومختلف المعانى ، حتى لقد كاد الجدل يصبح طابع تتميز به أساليبهم ، ومما لاشك فيه أن دراسة المعتزلة للمنطق والفلسفة كان لها ـ إلى جانب مقدرتهم البيانية وثقافتهم اللغوية – أكبر الأثر في إنضاج عقولهم ، وتكوين ملكتهم الجدلية على هذا النحو الذى رأينا · فالثقافة ـ كما قلنا ـ تخصب للفكر وتشحذ العقل وتمنح صاحبها الزاد الذى يمده دائما بالفدرة على أن يخلق ويبدع ، ويجادل ويقنع ويتصرف في وجوه الكلام على الصورة التي يريد

إن الطابع الجدلى فى نثر المعتزلة لم يكن ـ كما رأينا ـ مجرد لباقة فى المناقشة أو براعة فى استخدام الألفاظ ، و إناكان أولا وقبل كل شى ، ، خلاصة ثقافة عميقة خصبة تختلف فيها الموضوعات ، وتتنوع الأفـكار ،وتبرز النزعات المقلية التى تقارن وتقيس وتستنبط ، وتجمع الأجزاء لتستخرج منها كلا ، والتى تبحث المرض والجوهر والـكم والكيف والـكل والجزء والجنس والنوع والروح والجسد والمحرة والطفره والكون ، وما إلى ذلك من مباحث دقيقة فى الفلك والطب والهندسة والرياضة والطبيعة والإنسان والحيوان

إن هذه الثقافة الوسيمة بكل ما اشتملت عليه ،كانت هى الأساس الذى ارتكزت عليه عقلية المعتزلة ، وقامت عليه ملكاتهم ومواهيم ، فهم فى نثرهم و بعض شعرهم يستمدون من هذه الثقافة ويأخذون منها ، وسوف يتأكد لنسا أن أكثر ماغنى به أدمهم من موضوعات وأفكار ،كان انعكاساً لهذه الثقافة وأثراً من آثارها . لذلك فإننا لا نبعد إذا قلنا : إن أدب المعتزلة كان يمثل ظاهرة جديدة تتسم مجدة للوضوعات ،وفزارة الأفكار ،وخصوبة المعانى ، وروعة الأصاليب .

رابعا : المعتزلة وفئوب النثر الاخرى :

سبق أن ذكرنا فى بداية هذا الفصل ، أن المعتزلة على الرغم من انشغالهم بالدفاع عن دينهم ومبادئهم، لم تنقطع أسباب الصلة بينهم و بين الحياة ؛ بل لقد كانوا أوكان الكثير منهم، من أعمق الناس وعيالها، وانفعالامها، و إبر ازاً لما مها من جو انب الخير والشر ، لقد وقفو ا بثقابتهم الواسمة أمام الحياة يرصدون أحدائها ، ويتعمقون أسرارها ، ويعيشونها فى مختلف حدودها وأبعادها، وشتى صورها وأحو الها، فغنيت أسرارها ، ويعيشونها فى مختلف حدودها وأبعادها، وشتى صورها وأحو الها، فغنيت وفنية رائعة وحسَّ عميق بالحياة والناس ، وإنك لتحس فى ثنايا كتاباتهم بعلم خاص ، تتميز فيه ملامح ثقافتهم ، وحرية عقولهم ، وخصوب أف كارهم ، وما إلى فاص ريق النثر الحربى .

إذن لم يكن الجدل حول قضايا الدين ومذاهب الكلام هو كل ما يصل المعتزلة بفن النثر ؛ بل كانت لهم -- إلى جانب ذلك الباب الواسع الذى ألمنا بطرف منه - صلة وثيقة بفنون النثر الأخرى وموضوعاته ؛ حتى ليمكن القول يأن النثر الفنى الذى خلفه لنا المعتزلة ، ممثلا فى آثار كبار رجالهم كالنظام والجاحظ وابن أبى دؤاد وأبى حيان التوحيدى والصاحب بن عباد ، قد استوعب كل ماشغل به عصرهم من موضوعات ، وأحاط بكل ما وعاه زمانهم من معارف ، وسجل ما يمكن أن يجول فى النفس الإنسانية من خواطر ، وتحن بهذا لا نطلق القول إطلاقاء أو فسرف فى الحكم إسراقا لايستند إلى دليل ؛ فالشواهد التى بين أيدينا لمذا النثر ، تجعلنا نقف مشدوهين أمام هذه العظمة العقلية التى تمثلت أسرار حذا الكون وحقائقه ، ثم أخرجتها لنا فسكر ا خصبا و بيانا رائها . لقد سجل المعتزلة فى نثرهم قضايا العقل وقضايا النفس ، وتحدثوا عن الطفرة والذرة ، كما تحدثو عن الشوق والحب ، وصوروا الحياة الاجتماعية بواقعها ، كما تغلغلوا إلى أحماق النفس الإنسانية فوصفوا أحوالها وكشفو، أسرارها ، وكانوا فى كل مجال يستلهمون ثقافتهم، ويستوحون معارفهم ،فتميز أدبهم بعمق الفكرة وجدة المعنى وروعة الأسلوب ،وسنعرض الآن طائفة من تلك الموضوعات الكثيرة التى عالجها نثر المعتزلة ، لنرى ماهو الجديد الذى أضافوه إلى موضوعات الكثيرة ولما أى حد يمكن اعتبار النثر عندهم مرحلة من مراحل التطور لها سماتها وميزاتها الخاصة .

ا ــ الوصف : ـــ

الوصف باب واسع من أبواب الأدب العربي، شغل منه على طول مراحل التاريخ مكانا فسيحا وجانبا ضخما ، فالشاعر في الجاهلية يصف الفرس والناقة والرمح والحرب، ومواقف البطولة ومشاهد الطبيعة، ولواعج النفس وأشواق الحب. وفي العصور الإسلامية يصف – فوق هذا – حياته الزاهية من رياض وبساتين وجوار ومجالس غناء وشرب، وما إلى ذلك من المظاهر الحضارية التي ازدهت مها البيئات العربية بعد الفتوحات الإسلامية ٢

فما مكان المعتزلة من هذا الباب الواسع ۴ وما هو الجديد الذى يمكن أن تتميز به شخصيتهم الأدبية ۶

الحق أن المعتزلةقد افتنوا فى هذا الباب افتنانا، وأبدعوا إبداعا، وأنو بالجديد الذى لم يسبقوا إليه ، إننا فى باب الوصف عند المعتزلة تحس بنمط جديد لا يقف عند حدود المبئات للشاهدة ، ولا يكتنى بإبراز الصفات السطحية المحدودة ، وإنها نجد الخيال الخصيب الذى يمدنا بأدق التفصيلات ، ويقفنا على ما وراء المشاهدات حتى فى وصفهم للأمور الحسية، لا نحس بأن الألفاظ وحدها هى التى أربطنا بالشىء الذى يصفونه، ولـكندا نحس بأننا أمام ضورة حية نابضة بالحس والحركة والحياة . والمعتزلة فى وصفهم، لم يقفوا عند حدود الأمور المادية المحسوسة كما هو المألوف. عند غيره ، ولكنهم تجاوزوا حدود المادة إلى عالم العانى ، فوصفوا الذة والألم والعشقوالفراق،والسعادة والشقاء، والـكرموالبخل،والخوفو الجبن،وكافة أحوال النفس بكما وصفوا اللسان والـكتاب والقلم وللنطق والـكلام ، وما إلى ذلك من الأمور الـكثيرة التى لا يتيسر حسرها ، والذى يرجع إلى نثر المعتزلة يصادف ألواناً مختلفة من صورهم الوصفية، تنم كلها عن نزعة فنية أصيلة ، قوامها التجربة الخصبة ، والثقافة الرحبة ، والعلى الماضي .

وهذه الموضوعات التي اتسع لما نثر المعتزلة في الوصف ، كانمعظ، ما مقصورا على الشعر ، فني الفرن الهجرى الأول أى قبل ظهور المتزلة ، لم يكد النثر يتسع إلا لموضوعات ضيقة كالرسائل الإخوانية والديوانية ، ولكننا هنا لرى أن المتزلة قد استطاعوا أن يضيفوا إلى النثر العربي ألوانا مختلفة ، منها الوصف الذى لم يقفوا به عند حدود المرئيات والحسات ، وإنما تجاوزوا به ذلك إلى عالم المعالى.

ولعل لثقافة المعتزلة أيضا أثراً كبيراً في مقدرتهم الخاصة على الوصف ، وسنعرض الآن بعض نماذج للوصف في نثر المعتزلة .

الوصف الحسى : ---------فمن أوصافهم للأمور الحسية ، تلك الصورة الرائمة للتى يصور فيها الجاحظ موقفا لعبد الله بن سوَّار قاضى البصرة ، وهو فى معركة عنيفة مع الذباب .

إن الوصف فى هذه الصورة لا يعتمد على نقل الحركات الحسية المشاهدة لهذه المعركة فحسب ؛ بل يعتمد أيضا على إبراز المشاعر الخفية التى تـكمن وراء هـذه الحركات الحسية ، وعلى تتبع الطاقة النفسية التى عالج بها القاضى موقفه فى هـذه المركة ، وكيف أنها بدأت قوية ، ثم أخذت تضمف أمام إلحاح الذباب وتسلطه حتى استحالت فى آخر الأمر إلى مقاومة حسية يستخدم فيها القاضى كه حينا ويده حينا آخر ،ليذب الذباب عن وجهه ،ويدفع أذاه عن أنفه وعينيه ،وهنايضطر القاضي إلى الخروج عن وقاره وتزمته ،فلم يجد بدا من الاعتذار للقوم الذين كانوا يلاحقون حركاته بنظر اتهم <sup>.</sup>

يقول الجاحظ: « كان لنا بالبصرة قاض يقال له « عبد الله بن سوًّ ار » ، لم ير الناس حاكما قط ولا زميتا، ولا ركينا، ولا وقوراً حلما، ضبط من نفسه ، وملك من حركته مثل الذي ضبط وملك ، كان يصلي النداة في مُنزله ، وهو قريب الدار من مسجده ، فيأتى مجاسه ، فيحتبى ولا يتكىء ، فلا بِزال منتصبًا لا يتحركُله عضو ولا يلتفت ، ولا يحل حبوته ، ولا يحول رجلا على رجل ، ولا يعتمد على أحد شقيه ، حتى كأنه بنا. مبنى أو صخرة منصوبة ؛ فلا يزال كذلك ، حتى يقوم إلى صلاة الظهر ، ثم يعود إلى مجاسه ، فلا يز ال كذلك حتى يقوم إلى صلاة العصر ؛ ثم يرجع لمجلسه فلا يزال كذلك حتى يقوم إلى صلاة المغرب ، ثم ربما عاد إلى مجلسه ، بل كثيراً ما كان يكون ذلك إذا بتي عليه من قراءة المهود والشروط والوثائق ، ثم يصلى المشاء [ الأخيرة ] وينصرف ؛ فالحق يقال : لم يتم فى طول تلك المدة والولاية مرة واحدة إلى الوضوء ، ولا احتاج إليه ، ولا شرب ماء ولا غيره من الشراب ، كذلك كانشأنه في طوال الأيام وفي قصارها ،وفي صيغها وفى شتائها ، وكان مع ذلك لا يحرك يده ، ولا يشير برأسه ، وليس إلا أن يتكلم ( ثم يوجز و يبلغ بالكلام اليسير المعانى الـكمنيرة ) .

فبينما هو كذلك ذات يوم ، وأسحابه حواليه ، وفى السماط بين يديه؛ إذ سقط على أنفه ذباب ، فأطال المكث ، ثم تحول إلى مؤق عينيه ، فر ام الصبر فى سقوطه على المؤق ، وعلى عضه ونفاذ خرطومه ؛ كما رام من الصبر على سقوطه على أنفه من غير أن يحرك أرنبته،أو يُفضَّنَ وجهه أو يذب بأصبعه ؛ فلماطال ذلك عليه من الذباب ، وشغله وأرجعه وأحرقه ، وقصد إلى كل مكان لا يحتمل التغافل أطبق (م - ١٧ أدب المترلة ) جفته الأعلى على جفنه الأسفل؛ فلم ينهض، فدعاه ذلك إلى أن والى بين الإطباق والفتح ، فتنحى ريثًا سكن جفنه ، ثم عاد إلى مؤقه بأشد من مرته الأولى ؛ فغمس خرطومه في كل مكان أوهاه قبل ذلك، فـكان احتماله له أضعف ، وعجزه عن الصبر في الثانية أقوى ، فحرك أجفانه ، وزاد في شدة الحركة ، وفي فتح المين وفى تتابع الفتح والإطباق ، فتنحى عنه بقدر ما سكنت حركته ، ثم عاد إلى موضعه ، فما زال بلع عليه حق استفر غ صبره ، وبلغ مجهوده ، فلم يجد بدأ من أن يذب عن عينيه بيده ، ففعل ، وعيون القوم إليه ، وكأنهم لا يرونه ، فتنحى عنه بقدر ما رد يده وسكنت حركته ، ثم عاد إلى موضعه ، ثم ألجأه إلى أن يذب عن وجهه بطرف كه ، ثم ألجأه إلى أن تابع بين ذلك ، وعلم أن فعله كان بعين من حضره من أمنائه وجلسائه ، فلما نظروا إليه قال : أشهد أن الدباب ألح من الخنفساء ، وأزهى من الغراب ، وأستغفر الله ، فما أكثر من أعجبته نفسه ، فأراد الله عز وجل أن يعرفه من ضعفه ما كان عنه مستوراً ، وقد علت أنى عند الناس من أزمت الناس ، فقد غابني وفضحني أضعف خلقه ؛ ثم تلا قوله تعالى : • وإن يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنفذوه منه ، ضعف الطااب و المطلوب » ؛ وكان بيِّنَ السانِ، قليل فضول الـكلام ، وكان مهيبا في أسحابه ، وكان أحد منهم لما يطمن في نفسه ، ولا في تعريض أصحابه للمنالة (١) .

إن هذا المشهد الذى صوره لنا الجاحظ، يعطينا نمطا جديداً فى الأسلوب الوصنى؛ فمو كما نرى ينقل إلينا صورة دقيقة مفصلة عن هذه المعركة لاتعتمد على اللفظ فقط، وإنمانعتمداً يضاعلى المهارة فى تصوير الحركات الحسية والمشاعر النفسية ؛ قالجاحظ يتتبع أدق الحركات والتفصيلات ، حق الكأنه ينقل أمام عينيك صورة حسية مجسمة، ترى فيها القاضى وهو يقاوم لجاج الذباب وإلحاحه ، وكيف

(١) الحيوان : ج ٣ م ٣٤٣ -- ٣٤٠ .

أنه لزمانته وركانته ، رام الصبر على الذباب ، وعلى عضه ونفاذ خرطومه، حينها سقط على أنفه ، وتحول إلى مؤق عينيه ، فلم يغمض طرفه ، أو يفضن وجهه ، أو يذب بإصبمه كما هو المألوف ، ولكنه حاول أن يصبر عليه ، فلما استبد به الذباب فقد صبره ، ولكنه لم يففد وقاره مرة واحدة ، فأخذ أولا يطبق جفنه و يفتحه ، ولكن الذباب يلاحقه ولا يبمد عنه إلا بمقدار ما يطبق جفنيه ثم يفتحها، فاضطر إلى أن يتابع هذه الحركة ، فأخذ يوالى بين الفتح والإطباق ، ولما لم يسعفه ذلك اضطر إلى أن مذب الذباب بيده ثم بكه ، حتى إذا انكشف أمره ، ووضحت مقاومته ، وظهر عجزه ، وتأكد أن عيون القوم ترمقه ، لم يجد بدا من الاعتذار عن ذلك بأن الذباب ألح من الخنفساء ، وأزهى من النراب ، وأن الإنسان إذا از دهى بنفسه ، فلزم الزمانة والركانة ، غلبه على أمره أضعف الإسان إذ

إن الجاحظ قد أراد أن يصور طبيعة الذباب ، ويصف إلحاحه وشدة خبئه وثقله ؛وقدرته – مع ضمف خلقته – على أن يخرج الحليم عن حلمه ، والوقور عن وقاره ، فعمد إلى ذلك المشهد الذى برع فى تصويره ، ورسم حركاته وتفصيلاته إلى أبعد حد تمكن ، ولم ينس فى بداية الأمر أن يعطينا صورة دقيقة عن القاضى فى وقاره وتزمته ،وقدرته على ضبط نفسه ، والسيطرة على حركاته ، ليؤكد ماأراد أن يكشفه من طبيعة الذباب وشدة إلحاحه .

وسواء أكان هذا المشهد الذى نقله لنا الجاحظ قد حدث فملا، أم أنه قد اختلقه ايؤكد به دراسته لطبائع الذباب ؛ فهو على أية حال صورة رائمة من فنيته ، وقوة مخيلته ، ودقة ملاحظته فى الوصف والتصوير .

۲ – وهما يؤكد لنا مقدرة المعتزة على الوصف الحسى ، و إحاطة خيالهم بتفاصيل الأشياء ووقائعها ، تلك الصورة التي سبق أن قدمناها للنظام حينها سأله الخليل بن أحد أن بصف له قدحاً من الزجاج فقال : أبمدح أم بذم ؟؟فقال : بمدح . قال : نعم . تريك القذى ، وتقيك الأذى ، ولا تستر ما ورى . قال : فذمها . قال : سريع كسرها ، بطىء جبرها . قال : فصف هذه النخلة ، وأومأ إلى نخلة فى داره ، فقال : أبمدح أم بذم ؟ قال : بمدح . قال : حلو مجتناها ، باسق منتهاها ناضر أعلاها . قال : فذمها . قال : هى صعبة للرتقى ، بعيدة المجتنى ، محفوفة بالأذى<sup>(1)</sup> » .

فهذه الكلمات على قصرها ، تدل على خصوبة الخيال، ومرعة الخاطر ، وانقاد الذهن؛ فهوعلى البداهة يصف الشىء مدحا ثم بصفه ذما ، وهو حين يمدح ، يلتمس أدق الأوصاف وأخصها بالمدح ، وحين يذم يلتمس أدق الأوصاف وأخصها بالذم وهل ثمة أبرع براعة ممن يعطيك خصائص الشىء من ناحيتيه الحسنة والقبيحة بمستوى واحد من الجودة والقوة والإبداع ؟ ؟ لا شك أنها عقلية من طراز خاص تلك التى تحيط بدقائق الأشياء ، وتكتنه أسرارها على هذا النحو الرائع البديع ؟ فلايتماظمها الشيء أن تمدحه حينا، وتذمه حينا آخر ، وأن تكشف حسناته بقدر ما تكشف سيئاته ، دون ضعف أو قلق أو افتعال ، إنها عقلية المتراة التى البسط أمامها عالم الأفسكار والعانى ، فهى تأخذ منه ما تشاء لما تشاء دون جهد أو معاناة .

وصف المعانى :

وكما أبدع المعتزلة فى وصف الأمور الحسية ، أبدعوا أيضا فى وصف الأمور المعنوية ، وافتنوا فى تصويرها افتنانا يشهد لهم بخصوبة الفكر ورحابة الخيال.

٩ - يقول أبو الهذيل العلاف في وصف حقيقة العشق :

(١) أمالى المرتضى : ج ١ ص ١٣٢ ، ١٣٣ .

النواظر ، ويطبع على الأفئدة ، مرتعه فى الأجمام ، ومشرعه فى الأكباد ، وصاحبه متصرف الظنون ، متفنن الأوهام ، لايصفو له مرجو ، ولا يسلم له مدعو تسرع إليه النوائب ، وهو جرعة من نقيع للوت ، ونقعة من حياض الشكل ، فير أنه من أريحية تـكون فى الطبع ، وطلاوة توجد فى الشهائل ، وصاحبه جواد لا يصنى إلى داعية للنع ، ولا يصيخ لنازع المذل<sup>(1)</sup> » .

إن أبا الهذيل فى هذه الجمل القصيرة الرائعة ، يتحدث عن هذه الظاهرة النفسية وعن أفاعيلها ، وعن أثرها فى صاحبها ، فعى تختم على نظره ، وتطبع على فؤاده ، وتبلوه بالظنون والأوهام ، والذين يمرون بتجربة العشق، يستطيعون أن يتصوروا مهلغ الصدق والدقة فى هذا الذى قاله أبو الهذيل ؛ فالعاشتى دائما متصرف الظنون متفنن الأوهام فيا كان وما سيكون من أس معشوقته معه ، لا يستقر فى قلبه يقين من ماضيه ، ولايهدهد أحلامه أمل فى مستقيله ، بل هو كما وصفه أبو الهذيل والقلق ، لذلك كان العشق ه جرعة من نقيع الموت ، ونقعة من حياض الشك والحيرة والقلق ، لذلك كان العشق ه جرعة من نقيع الموت ، ونقعة من حياض الشك والحيرة والكنه مع ذلك ه أريحية تكون فى الطبع وطلاوة "وجد فى الشمائل » ، وهو بهذه العبارة ، يشير إلى أن العشق شىء يتطلب استعداداً خاصاً ، فليس كل إنسان في الشمائل .

وأبو الهذيل، يعبر عن معانيه تعبيرا طبيعيا مباشرا، فهو لا يتكان لفظة، ولا ينتصب كلة فى غير موضعها، ولا يقصد إلى سجع ينبو عن الذوق، أو يضيق به المقام، ولكنه يستخدم جمله استخداما رائما وبسيطا، يوحى بذوق مرهن وفنية أصيلة.

(١) وفيات الأعيان : ج ٣ م ٣٩٧ .

٣ – والنظام أيضا يصف العشق ، ويصور مايتبعه من آلام ولذائذ فيقول : « العشق أرق من السراب ، وأدب من الشراب ، وهو من طينة عطرة عجنت فى إناء الجلالة، حلو للمجتنى ما اقتصد ، فإذا أفرط ، عاد خبلا قائلا وفسادا معطلا ، لا يطمع العلاج فى صلاحه ، له سحابة غزيرة تهمى على القلوب ، فتعشب شنعا ، وتشر كلفا ، وصريعه دائم اللوعة ضيق المتنفس ، مشارف للزمن ، طويل الفكر ، إذا أجنه الليل أرق ، وإذا أوضحه المهار قلق ، صومه البلوى ، وإفطاره الشكوى<sup>(١)</sup> » .

فوصف النظام هذا للمشق ، وتصويره لحقيقته، لا يقل روءةولا دقة عن وصف أبي الهذيل ، بل ربما كان النظام أكثر دقة وتعمقاً في وصف طبيعة العشق وحقيقته ، فهو يقول : إن العشق يسرى في القلب على هينة كما يسرى الشراب ، ويؤثر في العقل بالتدريج كما يسرى أثر الشراب ، والعشق نشوة واذة . ولكن هذه اللذة لا تأتى إلا في حدود الاعتدال والقصد ، فإذا أفرط صاحبها و بالغ انقلبت عليه خبلا قائلا وفسادا معطلا ، لا يرجى منه بره ، ولا ينفع معه علاج ، إن صريع العشق دائم اللوعة ضيق المتنفس ، لياه أرق ، ونهاره قلق ، وصومه بلوى ، وإفطاره شكوى .

وجمل النظام من ناحية نسقها البيانى ، تدل على فنيته ، ودقته فى اختيار كماته، وتنسيق جمله ، فهو يسجع أحيانا ، ولكنه سجع جميل مقبول ، يذكرنا بالمنهج الذى رسمه الجاحظ للسجع ، ومق يكون مقبولا ، ومتى يكون مبتذلا مرذولا ، وهو يستخدم كذلك فى تصويره بعض الصور البيانية التى يستعين مها على توضيح أفكاره ، وتجلية معانيه ، ولكنه لا يفتعل ذلك ولا يتكافه ، وإنما يأتيه هن طهم رقيق وحس دقيق ؛ فهو حين يقول مثلا : «له سحابة غزيرة تهمى على القلوب

<sup>(</sup>١) مروج الذهب: ج٦ ص ٣٧١ ، ٣٧٢ ط باريس .

فتمشب شغفا وتثمر كلفا » : يستخدم صورة بيانية رائمة للتمبير عن أفاعيل المشق وآثاره ، وهى صورة دقيقة تمثل لنا مبلغ اتصال المشق بالقلوب ، وكيف أن سحابته إذا همت ، فإنها ستعشب فى القلوب شغفا وتثمر كلفا .

والمعانى التى تناولها النظام فى وصفه لطبيعة العشق، معان دقيقة وعميقة، توحى بأن وراءها معرفة دقيقة بطبيعة هذه الظاهرة ، قالذى يتحدث عن العشق بهذه الدقة و بذلك الوعى، لابد أن يكون قد مر بتجربة عشق صادقة، استامهم منها هذه المعانى بعد أن عاشها وأحس بها. والأدب حينها يكون تعبيرا عن تجربة ؛فإنه يكون أكثر صدقا وأعمق تأثيرا .

٣ -- ووصف الجاحظ الاسان فقال : « هو أداة يظهر بها البيان ، وشاهد يمبر عن الضمير ، وحاكم يفصل الخطاب ، وناطق يرد به الجواب ، وشافع تدرك به الحاجة ، وواصف تعرف به الأشياء ، وواعظ ينهى عن القبيبح ، ومُغر يَرُدُ الأحزان ، ومعتذر يدفع الضنينة ، ومُله يونق الأسماع ، وزارع يحرث المودة ، وحاصد يستأصل العداوة ، وشاكر يستوجب المزيد ، ومادح يستحق الزلفة ، ومؤنس يذهب بالوحشة<sup>(1)</sup> » .

ألم الجاحظ فى وصفه هذا بكل ما يمكن أن يؤديه اللسان من منافع ، ويقوم به من وظائف فى مجالات الخير والنفع ؛ فهو يصفه بما ينبغى أن يكون عليه ، ومحدد ما يجب أن يستخدم فيه ، كأداة من شأنها أن تضر وتنفع ، وتسعد وتشقى .

والجاحظ يستخدم فى التعبير عن معانيه جملا قصيرة ، تستقل كل جملة منها بمعنى ، وتشير إلى خاصية من خواص اللسان الذى هوموضوع الوصف ، والجاحظ لا يتعمد السجع فى جمله هذه مع قصر فواصلها ، ولكنه يترك للمنى يقوده إلى اختيار الألفاظ المناسبة التى تعبر عنه من غير تكاف أو مجاهدة ، وقلحاحظمذهب

(۱) تاریخ بغداد : ج ۱۲ ص ۲۱۸ .

فى السجع قد سبقت الإشارة إليه ، وله كذلك مذهب فى الألفاظ والمعانى يقوم على فكرة بلاغية واضحة ، وهى وضوح العلاقة بين الكليات والمعانى التى تعبر عنها<sup>(1)</sup> .

والجاحظ يطبق مذهبه فى السجم ومذهبه فى العلاقة بين الألفاظ والمعانى تطبيقا دقيقا ، يدل على فنيته وعمق حصه بالقيم البلاغية ، ولمل هذا النموذج يوضح لنا مبلغ دقة الجاحظ فى اختيار كلماته ، والملاءمة بينها و بين معانيها ، فكل جملة من هذه الجمل تتضمن معنى قائما بذاته ، وهو يعبر عن هذا المعنى بالكلمات الموحبة به والمعبرة عنه ، وسوف يتأكد لنا هذا عند الجاحظ وفيره من كُتَّاب المعتمرلة ، حينا نعرض تماذج لهم من مختلف فنون النثر وموضوعاته .

و بعد : فإنه يضيق بنا المقام هنا عن الإحاطة بتلك المجالات التى استخدم فيها المتزلة مقدرتهم فى التصوير والوصف ، والذى يمكن أن نستخلصه من هذه النماذج اليسيرة التى أوردناها بأن المعتزلة كان لهم فى هذا الباب مقدرة خاصة ، تتمثل فى دقة تأتيهم، وخصوبة خيالهم،وسعة إحاطتهم بدقائتى الأشياء، وتغلغلهم فى أعماقها على هذا النحو الذى رأينا،لا فرق عندهم فى ذلك بين للعانى والمحسوسات .

ب— فصول مختلفة مهم نثر المعتزلة :

سنعالج تحت هذا العنوان صورا مختلفة من نثر المعتزلة، يتصل بعضها بتصوير حياتهم الاجماعية التي رتبطون فيها مع الناس بألوان مختلفة من الروابط ، ويتصل بعضها بتصوير نزعاتهم الأخلاقية ، سواء في ذلك الناحية التطبيقية أم الناحية التعليمية ، ويتصل بعض ثالث منها بفنون شتى من ثقافتهم ، وألوان مختلفة من تجاربهم وتأملاتهم .

(۱) انظر ماكتبناه عن هذا المذهب فى كتابنا: «النثر الفنى وأثر الحاجظفيه» م.۲۰۳،
 ۲۲۸ وما بعدما .

١ - كانت الجاحظصلات ود وصداقة مع كبراء الدولة وسراتها ، كالفتح ،بن خاقان،ومجمد بن عبد الملك الزيات،وأحمد بنأبى دؤاد ، وكان هؤلاءيتنافسون في صداقته لأدبه وظرفه ، فإذا قصر في اللحاق بأحدهم ، غضب منه وتلون عليه فيسرع الجاحظ باستعطافه والاهتذار إليه . وللجاحظ في هذا لليدان صور شائقة ممتعة ،يستخدم فيها ذكاءه وثقافته ، وقدرته على اللعب بالألفاظ وللعانى ، فيباغ بها ما يريد من اتصال أسباب المودة والرضا .

فمن ذلك :رسالته إلى أحد بن دؤاد التي يقول فيها : «ليس عندى - أعزك الله - سبب، ولا أقدر على شفيم إلا ما طبعك الله عليه من الـكرم والرحمة والتأميل الذى لا يكون إلا من نتاج حسن الظن ، و إثبات الفضل بحال المأمول وأرجو أن أكون من العتقاء الشاكرين ، فتكون خير معتب ، وأكون أفضل شاكر ، ولعل الله أن يجمل هذا الأمر سببا لهذا الإِنعام ، وهذا الإِنعام سببا للانقطاع إليـكم ، والـكون تحت أجنحتكم ، فيكون لا أعظم بركة ولا أنمى بقية من ذنب أصبحت فيه ، وبمثلك – جعلت فداك – عاد الذنب وسيلة ، والسيئة حسنة ، ومثلك من انقلب به الشر خيرا، والغرم غنما ، من عاقب فقد أخذ حظه ، وإنما الأجر في الآخرة ، وطيب الذكر في الدنيا على قدر الاحمَّال وتجرع للرائر وأرجو ألا أضيع وأهلك فيا بين كرمك وعقلك ، وما أكثر من يعفو عمن صغر ذنبه وعظم حقه ، و إنما الفضل والثناء والعفو ، عن عظيم الجرم ضعيف الحرمة وإن كان المغو عظيا مستطرة من غيركم، فهو تلاد فيكم حتى ربما دعا ذلك كثيرا من الناس إلى مخالفة أمركم، فلا أنتم عن ذلك تنكلون ،ولا على سالف إحسانكم تفدمون ، وما مثلكم إلاكثل عيسى ابن مريم عليه السلام ، حين كان لا بمر بملأ من بنى إسرائيل إلا،أنمعوه شرا وأسمعهم خيرا.فقال «شمعون الصفا» ما رایت کالیوم؟کما أسمعوك شرا أسمعتهم خیرا.فقال دکل امرىء ينفق مما عنده

وليسعندكم إلا الخير ، ولا فى أو عيتكم إلا الرحة ، وكل إناء بالذى فيه ينضح<sup>(1)</sup> » فالجاحظ فى استعطافه لصاحبه هنا لبقى ذكى ، يستخدم طاقته الفنية فى تعبئة المعانى التى تملأ القلب بالرضا ، وتحرك المشاعر تحو الغفران والصفح ، لما تتضمنه من ممالأة للشعور وإرضاء للغرور ، فهو يعترف بذنبه لصاحبه ، وليس لديه من شىء يعتذر به ، ولا شفيم يلجأ إليه إلا عفوه وكرم طبعه ، فبمثله يتحول الشر إلى خير ، والغرم إلى غنم ، والسيئة إلى حسنة ، وإذاكان العفو عند غيره شيئا يستطرف ، فهو عنده طبع وغريزة ، إنه فى العطف والتسامح كميسى بن مريم، يتلقى من الناس شرا ولكنه لا يرد عليهم إلا بالخير ، لأن كل امرى وينفق مما عنده، وكل إناء بالذى فيه ينضح .

إن هذه الممانى التي عقم االجاحظ اصاحبه يستمطفه مها؛ لا تنبع من قابه ، ولا تفيض من وجدانه، ولكنها معان ذهنية، يستخدمها في ذكاء واباقة ،ليصل مهاما انقطم من أسباب المودة بينه وبين قاض كبير ،له في بلاط الخلافة مكان مرموق ، فهي لا تدل على تجربة نفسية صادقة عاناها الجاحظ وانفعل بها ، بقدر ما تدل على براعته واقتداره في خلقالماني التي يريدها، حتى ولو لم يكن وراءها رصيد من عواطفه .. فالجاحظ في هذا الباب -- باب الاعتذار والاستعطاف -- يصدر عن ذكاء ولباقة ووعى بتصريف المعانى فى وجوهما ،أكثر مما يصدر عن إحساس صادق بتجربة آمهز انمسه وتحرك وجدانه ،فيعبر عنها تعبيرا فنيا أصيلا ،ينبع من عواطفه لا من ذهنه ، وامل السبب في هذه الظاهرة ، هو أن صلة الجاحظ بمن كان يكتب إليهم لم تحكن صلة نفسيةعاطفية ، ولكنها كانتصلةانتفاع مادى ، فهؤلاء كانوا يغمرونه بعطاياهم التي كانت هي مورد رزقة الوحيد ، فا أشبه موقفه منهم بموقف الشعراء الذين كأنوا يتكسبون بشمرهم ؛ فيمدحون لتغدق عليهم العطايا ، لا ايمالجوا تجربة نفسية أو اجتماعية ، واذلك فإن شعرهم كان يثير التأمل العقلي ، أكثر مما يثير اللذة الشعورية .

(۱) سرح الميون : م ١٦٠ ، ١٦١ .

إن الجاحظ هنا فنان من ناحية تنمية، لألفاظه وتنسبة، مجمله ، ولكن فنيته الرائمة الأصيلة ، لاتظمر على حقيقتها إلا حيمًا ينفعل عقله وقابه جميعا بمشكلة من المشكلات الـكونية الـكبيرة في أى محال من المجالات ، فيمالجما بعقل العالم وروح الفنان ، حينئذ تتجلى أمامك أسرار هذه العبقرية التى لا يسمك حيالها إلا البمر والانذهال -- وسوف تمر بنا نماذج من تلك الفنية الرائمة للجاحظ وغيره من عباقرة المعتزلة .

ومما تجدر الإشارة إليه هنا، أن الطابع الذي يتسم به أسلوب الجاحظ في هذه الرسالة ، يوضح لذا أثر الثقافة الأجنبية من ناحية الإكثار من استخدام الجل الاعتراضية ، والنزوع إلى إطالة الجل وتداخلها أحياما ، وذلك كقوله في بداية رسالته : « ليس عندى – أعزك الله – سبب ولا أقدر على شفيم إلا ما طومك الله عليه من الكرم والرحمة والتأميل الذي لا يكون إلا من نتاج حسن الظن و إثبات الفضل بحال المأمول » فهذا النمط من الأساليب، يذكر نا بطريقة ابن المقفع في الكتابة ، تلك الطريقة التي تعتبر صورة واضحة من صور التأثير الأجنبي في المكتابة العربية .

۲ – وللجاحظ فى هذا الباب نماذج كثيرة ، تتسم كاما بذلك الطابع الذى وصفناه، وهذا نموذج آخر منها ، تتضح فيه آثار ثقافة المعتزلة فى إنتاجهم الأدبى .

يقول المجاحظ : « زينك الله بالتقوى ،وكفاك ما أهمك من الآخرة والأولى، من عاقب – أبقاك الله تعالى – على الصغيرة عقوبة الكبيرة ، وعلى الهفوة عقوبة الإصرار ، فقد تناهى فى الظلم ، ومن لم يفرق بين الأسافل والأعالى،والأدانى والأقاصى فقد قصر ، والله لقد كنت أكره سرف الرضا مخافة أن يؤدى إلى سرف الهوى ، فما ظنك بسرف النيظ وغلبة الغضب من طياش عجول. فاش؟؟ ومعه من الخرق بقدر قسطه من التهاب المرة الحراء، وأنت روح كما أنت جسد، وكذلك جنسك ونوعك ، إلا أن التأثر في الرقاق أمرع، وضده في الغلاظ الجفاة أكمل - ولذلك اشتد جزعي عليك من سلطان الغيظ وغلبته ، فإذا أردت أن تعرف مقدار الذنب إليك من مقدار عقابك عليه ، فانظر في علته، وفي سبب إخراجه إلى معدنه الذي منه نجم، وعشه الذي منه درج، وإلى جهة صاحبه في التسرع والنبات ، وإلى حلمه عند التعريض ، وفطنته عند التوبة<sup>(1)</sup> .... الخ»

فى هذه النقرآت من رسالة الجاحظ تتضح ثقافة المعتزلة الخاصة التى يعتبر أخص شىء فيها الفلسفة والمنطق ، فهو فى هذه السطور القليلة ، يستخدم ألفاظ الروح والمجسد والجنس والنوع والمصد والجهة والعلة والسبب ،وكلها من الألفاظ الحاصة التى هى أدخل فى باب الاستعالات الفلسفية ، ولسكنه يستخدم هذه الألفاظ فى رسالته استخداه دقيقا ،فيضع كل شىء فى المجال الذى يناسبه ، فهو وإن كان فى استخدامه لهذه الألفاظ متأثرا بنزعة ثفافية خاصة ، إلا أنه لم ينس مذهبه فى حسن الملاءمة بين الألفاظ والمعانى التى تعبر عنها -- وإلى جانب هذا مذهبه فى حسن الملاءمة بين الألفاظ والمعانى التى تعبر عنها -- وإلى جانب هذا الإنسانية ، وأن الإنسان مكون من جوهرين متخالفين هما الروح والجسد ، وهو رأى قديم فى الفاسفة اليونانية ، قرره سقراط ، ثم تلاميذه من بعده : - و أفلاطون وأرسطو<sup>(7)</sup> .

وفى الحق أن آثار الثقافة اليونانية فى أدب المعتزلة كثيرة ومتنوعة ، فهى لا تقف عند استخدام طائفة من الألفاظ الخاصة بالفلسفة أو المنطق ، واكن وبماكان نصيبها فى الناحية الوضوعية أوسع وأعمق على نحو ما سيتبين لنا بعد قليل .

(۱) سرح العيون م ۱۳۱ .

(۲) أنظر : في النفس والعقل -- للدكتور محمود تامم --- فهو يشرح آراء هؤلاء
 الفلاسفة في ذلك الوضوع من : ۲۲ وما بعدها ، ۳۲ وما بعدها ، ۱٤٥ وما بعدها :

. موذج ثالث :

٣ – « لتى « إبر اهيم النظام » غلاما حسن الوجه ؛ فاستحسنه وأر اد كلامه فعارضه ثم قال له ياغلام : إنك لولا ماسبق من قول الحكماء مما جعلوا به السبيل لملنى إلى مثلك فى قولهم : لاينبغى لأحد أن يكبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يمبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يمبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يمبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يمبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يكبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يكبر عن أن يسأل ، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يصغر عن أن يقول، لما أتيت إلى مخاطبتك، ولا انشرح صدرى فحادثة لك لمحد أن يصغر عن أن يقول، لما أتيت إلى مخاطبتك، ولا انشرح صدرى لمحادثة لك لحماد أن يصغر عن أن يقول، لما أتيت إلى مخاطبتك، ولا انشرح صدرى أولانة لا ينبغى فقال له الفلام وهو لا يعرفه : أبن قلت ذلك أيها الرجل ، لقد قال أستاذنا إبر اهيم ابن النظام : الطبائع تجاذب ماشا كام المجانسة ، وتحميل إلى ما قاربها بالموافقة، وكيانى مائل إلى كما قاربها بالموافقة، وكانى مائل إلى كمائل إلى كانك بكايتى ، ولوكان الذى انطوى عليه عرضا لم اعتد به وداً ، ولحمنه مائل إلى كمائل إلى أن يقول كانه الذى الموافقة، وكمانى الن النظام : الطبائع تجاذب ماشا كام المجانسة ، وتحميل إلى ما قاربها بالموافقة، وكيانى مائل إلى كانك بكايتى ، ولوكان الذى انطوى عليه عرضا لم اعتد به وداً ، ولكنه مائل إلى كانك أيها المائل إلى كانك بكايتى ، ولوكان الذى انطوى عليه عرضا لم اعتد به وداً ، ولكنه جوهر جسى، فبقاؤه ببقاء النفس، وعدمه بعدمها، فأقول كا قال الهذلى:

فتيقنى أن قد كافت بكم ثم انعلى ما شئت عن علم

فقال له النظام : إنماكاتك بما سمعت،وأنت عندى غلام مستحسن ، ولو علمت أن محلك مثل محل معمر وطبقته فى الجدل،لما تعرضتالك. قال أبو الحسن : ومن هذا أخذ أبو دلف قوله :

أحبك ياجنان وأنت منى محل الروح من جسد الجبان(

لابريد أن نتعرض لما في هذا الموقف من دلالة خلقية ، فللنظام كما لغيره من الناس ترعات مختلفة ، وقد يكون من المسير الحركم على هذه النزعات أو فسيرها من الناحية الخلقية أو النفسية ، ما لم تتوفر لذلك الشواهد الـكافية ؛ على أن الذي

(۱) الأغانى . ج ٧ ص ١٤٦ ، ١٤٧ وتتكرر هذه القصة في الجزء العشرين ص ١٤٧
 والجزء الحادى والعشعرين ص ٩٨ من كتاب الأغاني أيضا مع تفييرات طفيفة .

يهمنا من هذا الموقف ، هو دلالته الأدبية الخاصة ، وأن كان النص الأدبى يجب أن يدرس فى ضوء المعرفة الكاملة للظروف النفسية المختلفة للأديب ، حتى يكون الحسكم النقدى على هذا النص مستجمعا لأركانه الأساسية التى من أهمها دراسة الروابط النفسية والمقلية بين الأديب وإنتاجه ؛ فإننا هنا نهتم بناحية خاصة هى دراسة أدب المعتزلة فىضوء التأثيرات الثقافية الخاصة التى طبع بها إنتاجهم الأدبى ؛ ثم إبراز مظاهر هذه التأثيرات من ناحية الشكل والمضمون .

إذن فالموقف اللهى بين أيدينا للنظام وغلامه من ناحيةً هذه الدلالة الأدبية الخاصة ، يؤكد لنـــا هذه الملاقة الوثيقة بين أدب للمتزلة و بين ثقافتهم .

واحل أول ما يبدو من ذلك تلك الجملة التي استهل مها النظام حديثه مع الصبى وهى قوله : « ياغلام . إنك لولا ما سبق من قول الحكماء مما جعلوا به السبيل لمثلى إلى مثلك فى قولهم : لاينبنى لأحد أن يكبر عن أن يسأل ، كما أنه لاينبغى لأحد أن يصغر عن أن يقول لما أتيت . . . إلخ » .

فهذه الجملة ، تدل أولا على اتصال النظام بآراء الحكاء ـ أى الفلاسفة ـ وأقوالهم ومذاهبهم فى السلوك ؛ كما تدل على تأثره من الناحية العملية مهذه الآراء ؛ فهو هنا يستغل هذا المبدأ الذى قرره الحكماء فى تبرير موقفه مع الفلام،وتصديه له . ومن ناحية أخرى،فإن الحوار الذى دار بينهما ، سواء فى ذلك ماجاء على لسان النظام أصلا، أو ما نقله الفلام عنه ، ملى م بألفاظ المنطق والفلسفة ، فنجد مثلا : ألفاظ الوض والجسد والسبب والعرض والجوهر . ومن ناحية ثالثة ، فإننا برى التأثير الواضح لثقافة المعتزلة وآرائهم فى قوله : « ولكنه جوهر جسمى ، فبتاؤه ببقاء الواضح طلحسد ، وأن الروح صورة البدن آلتما وقالمها ، فهى تبقى ما ما م علاقة الروح ما جسم ، في هذه الجلة إشارة واضمة إلى رأى النظام فى علاقة الواضح المحده بعدمها » . فلى هذه الجلة إشارة واضمة إلى رأى النظام فى علاقة الروح مالجسد ، وأن الروح صورة البدن آلتما وقالمها ، فهى تبقى ببقائه ، وتفنى بفنائه<sup>(1)</sup> ، وهذا الرأى بذائه،ردده من قبل «أرسطو»حينها ذهب إلى أن النفس صورة والبدن مادتها ،فهى تفنى بفنائه وتبقى ببقائه<sup>(1)</sup>. ومن ناحية رابعة،فإنه يمكننا فى هذا الموقف ملاحظة حقيقة مهمة وهى تأثير المعتزلة فى غيرهم ، فقد رأينا أن العلام قد تحدث مع النظام وهو لايعرفه ، وقد كان حديثه هو الاستشهاد بآراه أستاذه النظام ، كما ذكر ذلك . وكما رأينا أباداف يأخذ عبارة للنظام بلفظها ومعناها فيصوغها شعرا فيقول :

أحبك باجنان وأنت منى محل الروح من جسد الجبان وكانت عبارة النظام هى:« ومحلك من قلبي محل الروح من جسد الجبان » .

ومثل ذلك مافعله للتنبي حينها قال النظام : « الذهب لثيم بلأن الشكل يصير إلى شكله،وهو عند اللئام أكثر منه عند الـكرام » فأخذالمتنبي هذا المعنىوقال :

وشبه الشى. منجذب إليه وأشبهنا بدنيانا الطغام<sup>(٣)</sup> وتأثير أدب المعتزلة وأفسكارهم فى غيرهم باب واسع<sup>(٥)</sup>سوف نعود إلى ذكر شى. منه .

> . موذج رابع :

٤ --- « تنازع « إبر اهيم المهدى» هو «وبختيشوع » الطبيب بين يدى «أحد بن أبى دؤاد القاضى» في مجاس الحسكم فى عقار بناحية السواد، فزرى عليه ابن المهدى

(۱) راجم دراسة « الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده » لهذا الموضوع عند النظام وعلاقته بالمذاهب الفلسفية المختلفه وآراء الممتشرقين في ذلك « إبراهيم بنسيار النظام »
 م : ٩٩ وما بعدها .
 (٢) أنظر : في النفس والمقل ص ١٤٥ .
 (٣) زهر الآداب : ج٢ ص ٢٠٢ .
 (٤) وقدنا في كتابنا : « النثر الفني وأثر الجاحظ فيه » فصلا خاصا عن تأثير الجاحظ وهو من المعترلة في غيره من الكتاب .

وأغلظ له بين يدى أحد بن أبى دؤاد ، فأحفظه ذلك فقال: يا إبراهيم : إذا نازعت أحدا فى مجلس الحكم ، فلا أعلمن أنك رفعت عليه صوتا ، ولا أشرت إليه بيد ، وليكن قصدك أكما ، وطريقك نهجا،ور محك ساكنة،ووف مجالس الحكومةقدرها من التوقير والتعظيم والتوجه إلى الواجب ،فإن ذلك أشبه بك وأشكل لمذهبك فى محتدك وعظم خطرك ،ولا تعجل،فرب عجلة تهب ريئا ،والله يعصمك من الزلل وخطل القول والعمل ، ويتم نعمته عليك كما أثمها على أبويك ، إن ربك حكيم عليم<sup>(1)</sup> »

إن أحد بن أبى دؤاد يوجه صاحبه إبراهيم بن المهدى بهذا الأسلوب العذب الجليل، إلى ما ينبغى أن يتحلى به من آداب حينما يكون فى مجلس الحكومة فلا يرفع صوته ولا يشير بيده . . إلى آخر هذه الأمور التى وجبه إليها . وهذا مبدأ خلقى أوحى به موقف عارض ، ولكن أحد بن أبى دؤاد يعبر عنه ذلك التمبير الجميل، ويضعه فى ذلك القالب الفنى الرائع الذى يدل على مقدرة بلاغية فائقة تتمثل فى هذه الجمل القصيرة المزواجة، التى تستقل كل جملة منها بناحية من بواحى هذا المبدأ الخلتى العام ، وإذا كانت تلك الماذج الأربعة السابقة التى ذكر ناها تعطى لنا لونا من نثر المتزلة فى الأغراض والموضوعات التقليدية المألوفة ، فإن نثر المتزلة لم يكن مقصورا على علاج تلك الموضوعات فحسب ، بل لقد كان لهم إلى جديدة لم بسبق أن تطرق إليها الفكر الإسلامى قبلهم ، وإمل ثقافة المتزلة المتزلة من من المتزلة فى الأغراض والموضوعات التقايدية المألوفة ، فإن نثر ما منزلة من من المتزلة فى الأغراض والموضوعات التقايدية المألوفة ، فإن نثر المتزلة لم يكن مقصورا على علاج تلك الموضوعات فحسب ، بل لقد كان لهم إلى جديدة لم بسبق أن تطرق إليها الفكر الإسلامى قبلهم ، وإمل ثقافة المتزلة المام براحية المام ، مرابه الأمر من نظل الموضوعات القافة المتزلة منابل من من المتزلة فى الأغراض والموضوعات المنابية القوضوعات المتزلة م يكن مقصورا على علاج تلك الموضوعات اليه ما به من المد كان لم الى موضوعات أخرى عالجوها بنثرهم ، ورما كانت هذه الموضوعات حليل من من طبيعتها . الخاصة، هى التى أوحت إليهم بكثير من نظل الموضوعات، على عو ماسيتبين لنا ذلك من طبيعتها .

وجدير بنا الآن أن نسوق بعض التماذج لبعض هذه الموضوعات،لنرى إلى أى حد قد طور المعتزلة النثر العربي من ناحية موضوعه . \_\_\_\_\_\_

(۱) العقد الفريد : ج ۱ ص ۹۹ ، ۱۰۰

موضوعات جديدة في نثر المعتزلة :

لقد كانت الحياة فى مختلف مظاهرها ، والمشاهد الـكمونية فى مختلف مجالاتها مصدر إلهام لـكثير من الموضوعات التى عالجها نثر المعتزلة ، ولم يكن لها وجود فى الفـكر العربى من قبل على أية صورة من الصور . ١ – ١لـكمة فى تخالف النزعات والميول :

قال الجاحظ في ذلك الموضوع : « ولولا أن ناسا من كل جيل ، وخصائص من کل أمة ، يلهجون ويکلفون بتمرف معالى آخرين لدرست ، ولعل کشيرا من هؤلاء بزرى على أولئك ، وُ يُعَجِّبُ الناسَ من تغرغهم لما لا مجدى ، وتركهم التشاغل بملا يجدى ، فالذي حبب لهذا أن يرصد عمر حمار ، أو وَرَشَان ، أو حية أو ضب ، هو الذي حبب إلى الآخر أن يكون صيادًا للأفاعي والحيات ، يتتبعما . ويطلبها فىكل واد وموضم وجبل للترماقات ، وسخر هذا اليكون سائس الأسد والفهود والنمور والببور ، وترك من تلقاء نفسه أن يكون راءى غم . والذى فرق هذه الأقسام ، وسخر هذه النفوس ، وصرف هذه المقول لاستخراج هذه العلوم من مدافَّتها ، وهذه المعانى من مخابيها ، هو الذي سخر بطليموس مع ملكه،وفلانا وفلانا للتفرغ للأمور السهاوية ، ولرعاية النجوم واختلاف سير الكواكب ، لاكلُّ ميسر لما خلق له ، لتتم النعمة ، ولتسكمل المعرفة ، و إنما تألِّي التيسير للمعاصي . فأما الصناعات، فقدتقصر الأسباب بعض الناس على أن يصير حائكا ، وتقصر العضهم على أن يكون صمير فياً ، فهى وإن قصرته على الحياكة ، فلم تقصره على خلف المواهيد ، وعلى إبدال الغزول ، وعلى تشقيق العمل دون الإحكام والصدق وأداء الأمانة ، ولم تقصر الصيرف على الطفيف في الوزن والتغليظ في الحساب،وعلى دسٌّ الْمُوَهُ . تعالى الى عن ذلك علوا كبيرا . ٥ ()

(۱) الحيوان ج ۱ ص ۱٤۱ ، ۱٤۲

(م - 14 أدب المعترلة )

لاشك هذا موضوع جديد فىالنثر العربى ، يقوم على الملاحظة الدقيقة والتأمل المميق فى نظام الكون وقوانينه التي يسيربها ، ولـكن الملاحظة والتأمل وحدهما ليساكافيين لتناول المشكلات الكونية وعلاجها على هذه الصورة ، بل لا بد وراءهما من عقلناضج ، وفكر ثاقب ، وثقافة متنوعة تعين على إدر اك الجزئيات. وفهمها ، والربط بينها ، ليتـكون منها كل موحد ، كما تعين على استلهام حقائق التاريخ ، والاستفادة منها فىدر اسة مشكلات الكون وأحداث الحياة ، وهذا هو مانحسه فى ذلك الموضوع الذى يعالجه الجاحظ، فهو دراسة لظاهرة كونية دقيقة تدل على أن الـكون في سيره ؛ إنا يسير وفق قوانين محكمة ثابتة ، هي التي تضبط نظامه ؛ وتحكم ترتيبه ، والجاحظ إذ يلتفت إلى هذه الظاهرة ، لايلفت إليها عبنًا أو لمجرد الدراسة العابرة ، وإنما ليصل في آخر الأمر إلى الحكمة الجليلة التي دعت • إلى ذلك التقسيم ، والتي جعلت من تخالف الميول والنزعات سرا من أسرار عمارة الأرض وصلاح الكون ؛ فالذى حبب بعض النفوس وصرف بعض الميول إلى الصناعات والحرف الصغيرة ، هو الذي صرف بعضها الآخر إلى الأمور الجليلة كالنظر فى الأمور السهاوية لرعاية النجوم واختلاف سير الكواكب ، وما ذلك إلا لتتم النعمة وتـكملالمعرفة ، ولهذا ؛ كان كُلُّ مُيشَّرُ لما خلق له ، وفي قول الجاحظ « وإنما تأبى التيسير للمعاصى » إشارة إلى مذهب المعتزلة القائل : بأن الله سبحانه لايخلق لعباده إلا ماهو أصلح وأحسن لهم ، فلا يخلق لهم الشر ولإ يبسر أمامهم طريق المعاصي.. وكذلك فيقوله : ﴿ فأما الصناعات ، فقد تقصر الأسباب بعض الناس على أن يسير حائكا ، وتقصر بعضهم على أن يكون صيرنياً ؛ فهي وإن قصرته على الحياكة ؛ فلم تقصره على خلف المواعيد ، وعلى إبدال الغزول ، وعلى تشقيق العمل دون الإحكام والصـدق وأداء الأمانة ، ولم تقصر الصـيرفي على التطفيف في الوزن ، والتغليظ في الحساب ، وعلى دسَّ المموه . تعالى الله عن ذلك الوا كبيراً » .

فى قوله هذا تأكيد لهذا المذهب ، ودفاع عن أن الله سبحانه وتعالى لا يخلق اللمس لعباده ، فإذا كانت حكمته قد اقتضت أن يصير بعض الناس حائكاو بعضهم صيرفيا ، فإنها لم تقض أن يقصر الحائك فى عمله ، أو كيمَالمط الصيرفى فى حسابه ، فهذه النقائص من البشر ، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا .

۲ – علاقة الذكاء بالجنس:

ومن الموضوعات الجديدة التي عالجها المتزلة في شرهم ، ملاحظة النظام في علاقة الذكاء بالجنس ، فقد كان يقول : « إن الأمة التي لم تنضجها الأرحام<sup>()</sup> و يخالفون في أنوان أبدانهم وأحداق عيونهم وألوان شعورهم – سبيل الاعتدال لاتكون عقولهم وقرائحهم إلا على حسب ذلك ، وعلى حسب ذلك تكون أخلاقهم وآدابهم وشمائلهم و تصرف همهم في لؤمهم وكرمهم ، لاختلاف السبك وطبقات الطبخ ، وتفاوت ما بين الفطير والخير والمقصر، وموضع العقل عضومت تلك الأعضاء ، وجزء من تلك الأجزاء ، كالتفاوت الذي بين الصقالية والزنج ، وكذلك القول في الصور ومواضع الأعضاء ، ألا ترى أن أهل الصين والتبت حذاق الصاعات ؟الها فيها الرفق والحذق وحسن المداخل والاتماع في ذلك والغوص على غامضه وبعيده، وليس عندهم إلا ذلك، فقد يفتح لقوم في بالساعات ولا يفتح لهم في سوى ذلك<sup>(٢)</sup> ».

فهذه الظاهرة التي يحدثنا عنها النظام ، هى نتيجة تأمل وملاحظة ؛ كما هى نتيجة ثقافة وخبرة، والربط بين الذكاء والجنس قضية من أخطر القضايا الفكرية التى تعرض لها البحث الحديث ، وعلىأساسها قامت دراسات كثيرمن المستشرقين

 (۱) يقصد بالأمة التي لم تنضجها الأرحام : الجنس الأبيض وهم سكان الأقليمين السادس والسابم في التقسيم البلداني القديم . أنظر : حامش ص : ٥٣من كتاب الحيوان ج ٥
 (۲) الحيوان : ج ٥ م ٣٦، ٣٥ الذين يفاضلون بين المقول البشرية على أساس اختلاف الجنس، ومن أشهر المستشرقين الذين نادوا بهذه النظرية المستشرق « رينان » الذى ذهب إلى أن المقل الآرى يفضل المقل السامى، لأن الآريين من ، جنس والساميين من جنس آخر<sup>(1)</sup> .

ومعما يكن من أمر هذه النظرية سواء أكانت تدفعها روح التعصب الجنسى أم روح التحقيق للعلمى الذى يقوم على التجربة والملاحظة ؛ فإنها تدل على مستوى معين من النضج العقلى يعين على تسويغها والتدليل عليها . ألا ترى أن النظام هنا يدال على قضيته بأن مخالفة سبيل الاعتد ل عند الأمة التى لم تنضجها الأرحام في ألوان شعر ها وحدقها وأبدانها ، يدل على أن عقولها وقرائحها وآدامهما وشمائلها ، مخالفة كذلك اسبيل الاعتد ال ٢٢ فالمذوذ الظاهرى دليل على الشذوذ الباطنى؛ لأن العقل ليس إلا عضواً من الأعضاء ؛ فالذى تتأثر به الأعضاء الظاهرة يتأثر به العقل أيضاً ، فإذا كان عدم النضج في الأرحام سيترتب عليه مخالفة سبيل الاعتد ال فيا يتعلق بالأوصاف الخارجية للبدن ؛ فسكذلك العقل .

وقد يلاحظ أن أسلوب النظام هنا متمثر بعض التمتر ، وأن تعليله للتفاوت المقلى بين الأجناس غير منطقى؛ لأنه قد بناه على التفاوت فى الأشكال الخلقية،وأن الذين لم تنضج الأرحام خلقة أجسامهم لم تنضج كذلك خلقة عقولهم ، قد يلاحظ هذا كله ، ولكن الشيء الذي نريد أن نقر ره على أية حال، هو أن مجر د التفات

<sup>(</sup>١) هذه قضية من القضايا الحطيرة التي اهم بمعالجتها كثير من الباحثين المنصفين الذين. استطاهوا أن يردوا مزاعم المستشرقين للمتطرفين من أمثال كوزان ورينان وغيرهما من الذين. يزعمون أن العقل الساى في مرتبته أرقى من العقل الآرى . أنظر ماكتبه الأستاذ عمر الدسوق هن هذا الموضوع في مجلة مهضة إفريقية المدد الصادر في ١٤ فبراير سنة ١٩٩٩ ففيه دراسة وافية مستوعبة لهذه القضية منذ كان لها وجود في الدراسات الاستشراقية ، وانظر أيضا ماكتبه المرحوم الاستاذ مصطنى عبد الرازف في كتابه « تمهيد لتاريخ الفلسفة » عن هذا الموضوع من ١٠ وما بعدها .

النظام إلى هذه الظاهرة ؛دلي على مستوى ثقاف رفيع ، وأن معالجته إياهاقدأضاف. إلى النثر العربي نوعاً من الموضوعات لم يكن مألوفا من قبل .

وإذا كان لثقافة السكاتب دخل فى تقويم أعماله ،فهذا هوما نريد أن نقرر. من أن ثقافة المعتزلة التى اختصوا بها ، قد انعكست آثارها على أدبهم على هذا النحو الذى نشاهده ، فطبعته بطابع يكاد يميزه تمييزاً واليحا عما سواه .

٣ – الاستدلال بالخلق على الخالق :

وكثيراً ماكان المعتزلة فى موضوعاتهم التى يعالجونها على أسام من النظر والتأمل فى الـكون ومشاهده ، يلتمسون العظام والعبرة والدلالة على عظمة الخالق وقدرته ، وهذه سـبيل العلماء فى معرفة الله والاسـتدلال على وجوده ؛ فإنهم يتخذون من أسرار خلقه دليل قدرته ، وآية عظمته .

ومن ذلك قول الجاحظ فى « دلالة الخلق على الخالق » بعد حديث طويل عن الـكاب والديك وصفاتهما وأحوالهما : « فليس لقدر الـكاب والديك فى أنفسهما ،وأثمانهما ،ومناظر هما ،ومحلهمامن صدور العامة ،أسلفناهذا الـكلام وابتدأنا بهذا القول ، ولسنا نقف على أثمانهما من الفضة والذهب ، ولا ننظر إلى أقدار هم عند الناس ، وإنما ننظر فيا وضع الله عز وجَل من الدلالة عليه ،وعلى إتقان صنعه وعلى عجب تدبيره وعلى لطيف حكمته ، وفيا استخزنهما من عجائب المعارف وأودعهما من غوامض الإحساس ،وسخر لهما من عظام المنافع والمرافق ، ودل بهما على أن الذى أابسهما ذلك التدبير ،وأودعهما تلك الحكم، يُحبُّ أن يُفكر فيهما ويعتبر بهما ، ويسبح الله عز وجل عندها،فنشي ظاهر هما بالبرهان ، وعم الله الحكم وهيج على النظر فيهما والاعتبار بهما ،ايما مليه فعلا أنه لم يخلق الخلق سدى ولم يترك الصور هملا، وليعلموا أن الله عزو جل ،لم يدع شيئا غفلا فير مرسوم ،ونثر ا غير منظوم ، وسدى غير محفوظ،وأ،ه لايخطئه من عجيب تقديره ، ولا يعطله من حلى تدبيره،ولا منزينة الحـكمو جلالقدرة البرهان ،ثم عم ذلك بين الصؤابه<sup>(1)</sup> والفراشة ، إلى الأفلاك السبعة وما دونها من الأقاليم السبعة <sup>(٢)</sup> »

وفى مثل هذا الموضوع أيضًا ، تتجلى شخصية المتزلة ، وتتضـح خصائص عقليتهم ، فمم كانوا يستخدمون وسيلة التأمل والنظر المقلى في المخلوقات والمشاهد الـكونية المختلفة ، للوصول إلى إثبات قدرة الله واستجلاء آبات عظمته ، فـكمثيراً ما نرى الجاحظ مثلاق حيوانه ، يعقد فصولا كثيرة يتحدث فيها عن دلالة الخلق على الخالق، وهو في هذه الفصول، يستجمع أشتَّات قوته وثقافته في إبراز العظمة الإلهية التي تسكن وراء هذه المخلوقات الدقيقة الصغيرة ، وهذا منهيج جديد في التدليل على وجود الله وعلى تفرده بالخلق ، وليست الجدة في هذا المنهيج آتية من مجرد الاعتبار بما فى المكون وآياته من دليل على وجود خالق عظيم واحد ولكنها آتية من اسْتخدام العنصر العقلي الذي يعتمد على ثقافة واعية ناضجة تعين على إبراز مآفى هذه المحلوقات جايام اودقيقها من أسرار وعجائب ، تدل كلما على لطف الصينعة ودقة التدبير ، فالحاحظ هنا مثلا يتحدث حديثًا طو يلا مستغيضًا عن الـكتاب والديك ، يشرح فيه صفاتهما وأحوالهما وطباعهما وما إلى ذلك من كل مايتعلق بخلقهما وتـكوينهما ، تعينه على ذلك ثقافته الواسعة و إحاطته الدقيقة بعالم الحهوان وأسراره ، والكنه إذ يفعل ذلك يهدف إلى غاية كبيرة. هى إبراز مواطن الدلالة في هذين المخلوقير على عظمة الخالق وقدرته : « فليس لقدر الكلب والديك فى أنفسهما وأثمانهما ومناظرهم ومجامهما من صدور العامة أسلفنا هذا الكلام ، وابتدأنا بهذا القول ، ولسنا نقف على أثمانهما من الفضية

- (١) الصؤابه: بيضة القملة أو البرغوث
  - (۲) الحيوان ج ۲ س ۱۰۹ ، ۱۱۰

والذهب ، ولا ننظر إلى أقدارهما عند الناس ، وإنما ننظر فيا وضع الله عز وجل فيهما منالدلالة عليه ، وعلى إتفاق صنعه ، وعلى عجيب تدبيره،وعلى لطيف حكمته وفيا استخزنهما من عجائب المعارف وأودعهما من غوامض الإحساس .. الخ

والجاحظ هناينفعل انفعالاصادقا، لأنه يعالج عاطفة دينية عميقة، أو بعبارة أخرى يقف أمام تجربة عقلية ونفسية ضخمة ، وهى البحث عن الخالق فى خلقه : إنه يؤ من بالله وبوحدانيته ،ولكنه يريد أن يجعل هذا الإيمان الوجدانى منطقا يستقير فى المقل أيضا فيعمى م ثقافته وفنه فى نسج هذه الصورة البديمة، التى تمتع العقل، ونبه ج الشعور فهى تمتع العقل بما تضمنته من دراسة دقيقة لطبيعة الكلب والديك وأحوالهما فهى تمتع العقل بما تضمنته من دراسة دقيقة لطبيعة الكلب والديك وأحوالهما وعادها ، وتبهج الشعور بما انتهت إليه من استلهام الإيمان من هذا الخلق الدقيق المجيب ، فى ذلك البيان الرائع الجميل، الذى ينبض بصدق العاطفة ، وروعة الفن . والذى يرجع إلى كتاب الحيوان، يرى للجاحظ صورا رائمة ممتعة فى ذلك المجال وليس الجاحظ وحده هو الذى انفرد بذلك المهيج ، بل لقد كان ذلك هو شأن عامة المترلة ، وسوف رى عند حديثنا عن شعر المتزلة فى الفصل الآتى، كيف النه ، والدفاع عن وحدانية .

وهذا المهج فى الاستدلال \_ و إن كان هو المهج الذى دعا إليه الفرآن حيث أوجب النظر فى ملكوت السموات والأرض،والاستبصار بعظمة المخلوقات والاستهداء بهذا الإبداع الكونى فى الوصول إلى معرفة الخالق \_ إلا أن المترقة قد استطاءوا بثقاقاقتهم الواعية العبيقة أن يستخدموا هذا المهج الاستدلالى استخداما صالحاً ، وأن يستعينوا بتأملاتهم العميقة وفههم الدقيق لأمرار الكون وظواهر معلى أن يستنبطوا الدلائل الواضحة على القدرة الإلهية ، وأن هذا الكون

<sup>(</sup>١) انظر الحيوان : ج ٣ من ٢٩٩ ، ج ٢ : من ١٠٩ ، من ٤ : ٢٠٦ .

- 47. -

لابد أن يكونوراءه إله عظيم قادر ، قد نفرد وحده بهذا الخلق البديع العجيب .

موضوحات النثر عند المعتزلة فى القرق البرايسع :

وفى القرن الرابع . نرى أن الثروة الموضوعية فى نثر المعتزلة لا زالت تلفت النظر وتثير العجب ، ونرى أن عقليتهم وثقافتهم وسعة آفاقهم وروعة فنهم لا زالت واضحة فى إنتاجهم الأدبىكل الوضوح ؛ فعلى الرغم من انتكاسهم فى هذا القرن، وضعف مركزهم السيامى ؛ فإننا نرى بعض رجالهم -- إذ ذاك -لا يز الون يؤكدون ضخامة هذه العقلية التى ظلت قرابة قرنين من الزمان ، تشيع معالم ثقافة جديدة وفكر جديد فى البيئة العربية والفكر الإسلامى .

التوحيدى :

أول من نلقى فى القرن الرابع من رجال المعتزلة الذين غنيت آثارهم بمختلف موضوعات النثر وفنونه « أبو حيان التوحيدى » الذى يعتبر جاحظ الفرن الرابع فلقد اصطنع مهجه،وسار على طريقته،فهو امتداد لروحه وفكره وثقافته الواسمة التى لا تعرف الحدود . قال عنه ياقوت : « وكان متفنفا فى جيم العلوم من النحو واللغة والشعر والأدب والفقه والكلام على رأى المعتزلة ، وكان جاحظيا يسلك فى تصانيفه مسلكه، ويشتحى أن ينتظم فى سلكه،فهو شيخ فى الصوفية،وفليسوف الأدباءواديب الفلاسفة ، ومحقق الكلام ، ومتكلم المحققين،و إمام البلغاء<sup>(1)</sup> » .

فهذه الكلمة التي ذكرها ماقوت عن عقلية النوحيدى وشخصيته ؛كلمة حق لا مبالغة فيها ، فقد كان التوحيدى ـ كما تدلنا على ذلك آثاره التي بين أيدينا ـ قمة من قم الفكر الإسلامى؛وعلما من أعلام الأدب العربى،وقوة من القوى الفعالة التي دفعت بهذا الأدب إلى كثير من ألوان التطور ، سواء فى ممهجه وأسلوبه

(١) معجم الأدباء ج ١٠ : س ٥

أم موضوعاته وأفكاره ، ولقدكانت ثقافته الواسعة العريضة ، وحياته الشقية التي قضاها بين اليأس والخمول وشظف العيش ، مصدر إلهامه ومنبع فنيته . ونحن هنا لا نريد أن نترجم للتوحيدي ، أو نطيل الحديث عن حياته وكيف عاشها ، فياة ذلك الرجل كبر من أن تنناول بصورة عارضة ، أو تقع في إشارات عابرة بنهي مليئة بالأحداث العميقة التي هزت نفسه ، وزلزلت ثقته بالناس وبالحياة ، وجعلته أكثر ما يكون برما وضيقا وتشاؤما ، فهو على سعة علمه وروءة أدبه ، لم ينل من الدنيا جظا ، ولم ينعم فيها بشيء مما نعم به الخاملون المغمورون من سعة العيش وبسطة الجاه؛بل، عاشذايلا محروما، لاينصفه وزير أو يعطف عليه كبير ، فأسخطه ذلك على الناس وعلى الدنيا،وجعله يقبل على إحراق كتبه النفيسة الـكمثيرة بلا اكتراث وذلك حتى تنقطع أسباب الصلة بينه وبين هذه الحياة،فلم يكن هناك من سبب يربطه بها إلاهذه الـكتب ،فقدكان\_إلىجانبحرمانه كرم الديش\_محروما الولدالنجيب والصديق الحبيب، والصاحب القريب، والتابع الأربب، والرئيس المنيب<sup>(1)</sup> ؛ ثم هو يعلل إحراق كتبه بشيء آخر ، وهو أن العلم الذي لم ينل به صاحبه حظا من حظوظ الدنيا لا قيمة له .

يقول فيما كتبه من رسالة طويلة بعث بها إلى القاضي أبي سهل ، ردا على رسالة له ، يعتب عليه فيها هذا الصنيع : ﴿ إن العلم – حاطك الله -- يراد للممل كما أن العمل ير اد للنجاة،فإذا كان العمل قاصرا عن العلم، كان العلم كلا على العالم ، وأنا أعوذ بالله من علم عاد كلا ، وأورث ذلا ، وصار في رقبة صاحبه غلا<sup>(٢)</sup> »

ومع ذلك فقد حفظانا الزمن طائفة من مصنفات أبي حيان ، تشهد كاما بغزارة علمه،ووفرة ثقافته،وروعة أدبه ، فكتاب « الإمتاع والمؤانسة » أو « المقابسات »

- معجم الأدباء : ج ١٠ س ١٩
   (1) معجم الأدباء : ج ١٩ س
- (٢) معجم الأدباء : ج ١٠ ص ١٨ .

أو « الصداقة والصديق » أو غيرها من مؤلفاته الباقية، نزخر بالموضوعات الفلسفية والاجتماعيةوالسياسية والأخلاقية وغيرها، من كل ما يمكن أن يخطر بالمقل، أو بجول بالنفس من موضوعات الحياة . قال القفطى فى « أخبار الحكماء » يصف كتاب الإمتاع والمؤانسة : « وهو كتاب ممتع على الحقيقة لمن له مشاركة فى فنون العلم فإنه خاض كل مر، وغاص كل لجة ، وما أحسن مارأيته على ظهر نسخة من كتاب « الإمتاع » بخط بمض أهل جزيرة صقلية ، وهو : « ابتدأ أبو حيان كتابه صوفيا، وتوسطه محدثا، وختمه سائلا ملحفا<sup>(٢)</sup> » وقال الأستاذ «أحد أمين » فى مقدمته للكتاب. « وموضوعات الكتاب متنوعة تنوعا ظريفا، لا تحص لمزيب ولا تبويب، إنما تخضع عدثا، وختمه سائلا ملحفا<sup>(٢)</sup> »وقال الأستاذ «أحد أمين » فى مقدمته للكتاب. « وموضوعات الكتاب متنوعة تنوعا ظريفا، لا تخضع لترتيب ولا تبويب، إنما تخضع خطر ات المقل وطير ان الخيال ، وشجون الحديث ، حتى لنجد فى الكتاب مسائل من كل علم وفن ، فأدب وفلسفة وحيوان ومجون وأخلاق وطبيعة وبلاغة وتفسير وحديث وغناء والغة وسياسة وغير ذلك مما يطول شرحه <sup>(٢)</sup> ».

على هذا النحوكانت طريقة التوحيدى ؛ فهو يضمن كتاباته ألوانا مختلفة من للمارف،وفنونا متنوعة من الثقافة،ويعرض ذلك كله بعقل العالم وروح الفنان ؛ فهو يمزج الفلسفة بالأدب ويخلط الهزل بالجد ، وهذه هى طريقة المعتزلة ، سلكما من قبله النظام والجاحظ ، وسنتحدث عن هذه الظاهرة بعد قليل .

نماذج من نثر التوحيرى :

ر وسنثبت هنا – على سبيل المثال -- بعض نماذج من نثر أي حيان ، لنأخذ منها دليلا آخر على أن النثر عند المعتزلة قد فتح آفاقا رحيبة ، من حيث جدة الموضوعات ووفرتها ، واستيعامها لأدق المشكلات والظواهر الكونية فى مختلف. مجالاتها ~

(۱) أخبار الحكماء : م ۲۸۳ .
 (۲) مفدمة كتاب الإمتناع وللؤانسة \_ لأجمد أمين ... س : س

١ - علاقة الطبيعة باختلاف الناس في المذاهب والآراء:

قال التوحيدى فى المقابسات ؛ بشرح كيف أن الطبيعة تعمل على تخالف الناس في المذاهب والآراء : «سمعت () أما إسحاق الصابي الـكانب يقول لأبي الخطاب الصابي : اعلم أن المذاهبوالمقالات ، والنحل والآراء،وجميم ما اختلف فيه الناس وعليه ، كدائرة فى العقل، فتى فرض فيها قول وجُمِل مبدأ لأقوال انتهى منه إلى آخر ما يمكن أن يقال ، فليس من قول إلا وقد قيل أو يقال ، وليس من فمل إلا وأمل أر سيفعل ، وليس من شيء إلا وقد علم أو سيعلم . . . & قال أبو الخطاب : هل للخواطر والألفاظ والآراء والمقالات نسبة إلى المزاج والطينة والهواء وإلى العناصر بالجملة ؟ فقال : نعم لها نسبة قوية ، وعلاقة شديدة ، ورباط متين إلى هذه الأمور التي تنظر فيها ، أو تطيف بها ، أو تطل عليها ، ولا سببل معذلك إلى اتفاق الناس في حال من الأحوال وسبيل من السبل ، ولو أمكن ذلك لوجد . ألا ترى أنه لاسبيل إلى أن يكون الناس كامهم طوال القدود أو قصورها<sup>(٢)</sup> وضخام الرؤوس أو صغارها وفصحاء الأاسنة أو لُـكُنَّها ، أو على مذهب واحد أوحد ، ومقابلة واحدة ؟ كيف يكون هذا أو يظن ، والطبيعة إنما تعطى صورتها الحكل شي. يحسب قبوله وتهيئته ومواتاته ، فليس الزند من عطية الطبيعة ، ولكن على قدر قبوله ، وصلابة الحجر من عطية الطبيمة ، ولكن على قدره ، فاختلاف الصور إنما ينشأ من اختلاف الواد ، وهذا أصل لا أصل له ، وعلة لا علة لها ؛ لأنه لم يغطه فاعل على ذلك ، بل الصورة من شأنها هذا ، والمادة من شأنها ذلك ، والأمر. مُسبب على سنن ما ترى ؛ فعلى هذا ، كل أحد ينتحل ما شاكله مزاجه ، ونبض

 (۱) كان التوحيدى -- كالجاحظ -- يلجأ فى أسلوبه أخيانا إلى الطريقة الحوارية التي تتعمد فيها وضع الأحاديث على ألسنة غيره : أنظر : «النثر الفنى وأثر الجاحظ فيه » ص ٢٨٣
 (٢) النس هكذا ، وامل الصواب : قصارها . عليه عرقه ، ونزع إليه شوطه ، وعجن به طينه ، وجرى بعد ذلك على أدبه وديدنه<sup>(۱)</sup> » .

إن الظاهرة التي يعالجها التوحيدي هنا، ليست بالأمر العادي ، وليست بالشيء الذي يمكن أن يسنج في كل عقل أو مخطر في كل ذهن ، وإنما هي مسألة دقيقة محتاج إدراكها والنظر فيها إلى رصيد ضخم من الثقافة والمعرفة ونضوج العقل ؟ قالعلاقة بين التكوين الطبيعي للإنسان ، وبين اتجاهاته العقلية والنفسية لا تشبه قصيدة تنظ في مدح ، أو رسالة تكتب في تهنئة ، وإنما هي مستوى آخر من الفكر ، وطراز جديد من الموضوعات ، عرفه النثر العرب عن طريق تلك بالعقلية الفذة التي مارست ألواناً مختلفة من الثقافات ، وأحاطت بمزيج هائل من المارف ، فأضفي عليها هذا كله طابعاً خاصاً ، هيأ لها ذلك للكان في تاريخ الفكر الإسلامي .

يقرر التوحيدي أن لـكل إنسان طبيعة خاصة ، وهذه الطبيعة هي التي تتحكم في اتجاهاته وميوله ، واختلاف الناس في طبائمهم ، هو السر في اختلاف آر أنهم ومذاهبهم وتحالهم ومقالاتهم ، وهذا شيء طبيعي أن يختلف الناس ؛ فكما أنه لا سبيل إلى اتفاقهم الخُلقي ، فلا سبيل كذلك إلى اتفاقهم في الطبائع والميول ؛ فاختلاف المواد يستلزم اختلاف الصور .

والحديث عن المادة والصورة وعن العلاقة بينهما هو \_ كما علمنا \_ حديث الفلسفة اليونانية ، سمعناه عند أرسطو وهو يبحث حقيقة النفس والبدن<sup>(٢)</sup> ، وعلاقة كل منهما بالآخر ، وسمعناه كذلك عند النظام وهو يتحدث عن الحقيقة الإنسانية ، وأنها جسم ونفس ، والنفس صورة والبدن مادة ؛ فالتوحيدى هنا متأثر

- (۱) المقابسات : ص ۲۰۱ ، ۲۰۲ .
- (٢) انظر : ف النفس والعقل تحود تاسم مبعث أرسطو فى ذلك .

بقضايا الفلسفة وألفاظها،فهو يستخدم نظرية « الصورة وللادة »كما يستخدم ألفاظ تـ الأصل والعلة والسبب وللمثبب .

ولعل هذا يؤكد لنا ما سبق أن قررناه من أن التأثر بالثقافات المقلية على اختلاف فروعها ، هو ظاهرة اصطبغ بها نثر المعازلة بصفة عامة .

۲ -- التحسين والتقبيح العقايان :

وفال التوحيدي أيضاً في « مقابساته » في معنى قولهم : المقل محرم كذا ونطق بكذا : « قلت لأبي على هذا<sup>(1)</sup> : ما معنى قول القائل : العقل يحرم كيت وكيت ، العقل نطق بكيت وكيت ؟ فقال : معنى ذلك استحسانه الحسن ، واستقباحه القبيح ، والاستحسان تحسين لك،والاستقباح تقبيح عليك ، والتحسين إطلاق ، والنةبيج حظر ، وإنما كان هذا من العقل هداية لذى الطبيعة ، لأنه يمر مع الأول ، والطبيعة هي معنا من لدن خلقنا ؛ فإذا استحكم سوء أدب ذي الطبيعة وطال ، انفسد حتى يصير كأنه بعض هذه البهايم من الجهل ، أو بعض هذه السباع في التُّنزي والوثوب ، وكان في الأصل محدوداً بالنطق ، ظهر من قوته بالمقل ما حفظ حياته عليه ، ونشر فضله ، وشحذ جوهره ، و يَشَّر أمره،وأظهر مكنونه ، وذلك كله تنبيه العقل وتحريكه ، وتحسينه وتقبيحه ، فمن استجاب ، كف عرام طبيعته ، وأمات هائج شهوته بالتدريج والترتيب ، ليـكون ممن إصغاؤه إلى نصح العقل وهدايته أنم ، ويكون استضاءته بنوره أشمل وأعم ، فالمذا كان للمقل تحريم وتحليل ، وحظر و إباحة ، ومنع و إجازة ، وكف وحث ، و إطلاق وقيد ، وحبس و بعث، لا على ما يظنه من لا خبرة له بالحقائق ، ولا استجابة لهعند داعى الرشد(٢) .

 (۱) هو أبو على بن زرعة : وقد سبقت إشارتنا إلى أن التوحيدي يستخدم في أسلوبه ل طريقة وضع الأحاديث على ألسنة أشخاص معروفين أحياناً وبجهواين أحياناً أخرى إ.
 (۲) المقابسات : من ۱۹۸ ، ۱۹۹ . يعالج التوحيدى فى هذه المقابسة قضية كلامية اشتهرت فى مذهب المعتزلة ، وهى قضية التحسين والتقبيح المقليين ؛ فلقد مر بتا أن المعتزلة يذهبون إلى أن العقل هو الأصل فى تحسين الأشياء وتقبيحها ، ويأتى الشرع بعد ذلك مؤيداً لحسكم العقل،ومثبتاً له لا مخبراً عنه . وهم فى هذا يخالفون مذهب أهل السنة فى أن تحسين الأشياء وتقبيحها مرده إلى الشرع لا إلى العقل .

والتوحيدى فى تقرير ملذه القضية ، لا يعرضها عرضاً بسيطا ، وإنما يتحدث عن أثر العقل فى حياة الإنسان ، وكيف أن هذا العقل هو الذى يجعل الإنسان فى مرتبة أرقى من مرتبة البهائم والسباع ، لأن هذه تتحكم فيها غر أنزها ، وليس لها عقل يَهذب هذه الغر أز،أو يميز أمامها طربق الخير من طربق الشر ، وهذه حقيقة علية يقررها علم النفس ، إذ يذهب إلى أن العقل هو القوة التى تحمى حياة الإنسان من سيطرة الفرائز والمزعات الفطرية ، وتجعله أكثر تحكما فيها وسيطرة عليها .

و إفلاطون فى جمهوريته، يقسم النفس أقساماً ثلاثة: ــشهوانية وغضبية وعاقلة، ويعقد فى هذا المجال مناظرة يصور فيها الصراع بين هذه الأقسام الثلاثة ، وأن الإنسان لا يصلح أمره إلا إذا انتصرت النفس العاقلة<sup>(1)</sup> .

ولا يمكن أن يكون الإنسان سوياً إلا إذا خضعت غرائزه للتنظيم العقلى ، وأصبيح عقله هو مصدر سلوكه ، وإلا فإنه يصير إلى عالم البهائم أقرب .

وهكذا برى أن التوحيدى ــ كغيره من رجال المعتزلة ــ حينما يقرر قضية من النضايا الــكالامية التي تتصل بمذهبه ، يستخدم في تبريرها والتدليل عليها ما تواتيه به ثقافته من حجج و براهين .

(١) انظر : جمهورية أفلاطون س ١١٤ ، ١١٠ .

الصاحب بنءباد :

ونلتقى فى القرن الرابع أيضاً من كتاب المعتزلة المشاهير بالصاحب بن عباد الذى كان قوة عظيمة للمعتزلة فى هذا القرن الذى أخذ فيه نجم المعتزلة طريقه إلى الأفول .

لقدكان الصاحبكاتباً منكتاب العربية النابهين الذين تبوؤوا فى تاريخ الأدب مكانة مرموقة ، وغنيت الآثار الأدبية بطائفة فريدة منكتبه ورسائله وأشماره التىكانت مثار إعجاب المؤرخين والناقدين .

يقول عنه الثعالبى : « ليست تحضرنى عبارة أرضاها للإفصاح عن علو محله فى العلم والأدب ، وجلال شأنه فى الجود والكرم ، وتفرده بغايات المحاسن وجعه أشتات المفاخر ، لأن همة قولى تنخفض عن بلوغ أدى فضائله ومعاليه . . . ولما كان نادرة عظارد فى البلاغة ، وواسطة عقد الدهر فى السماحة ، جلب إليه من الآفاق وأقاصى البلاد كل خطاب جزل وقول فصل ، وصارت حضرته مشرعاً لروائع المكلام ، وبدائع الأفهام وثمار الخواطر ، ومجلسه مجماً لصوب المعقول ، وذوب العلوم ، ودرر القرائح ، فبلغ من البلاغة ما يعد فى السحر ، ويكاد يدخل فى حد الإعجاز ، وسار كلامه مسير الشمس ، ونظم ناصبتى الشرق والغرب<sup>(1)</sup> . . . النخ » .

وقالعنه التوحيدى : «كانالصاحب كثيرالمحفوظ، حاضر الجواب ، فصيح المسان ، قد نتف من كل أدب شيئاً ، وأخذ من كل فن طرقا ، والغالب عليه كلام المتـكلمين المعتزلة ، وكتابته مهجنة بطراثقهم ومناظرتهم<sup>(٢)</sup> . . » .

- (١) يتيمة الدهر : ج ٣ ص ٣١ .
- (٢) معجم الأدباء : ج ٦ ص ١٧٤ ، ١٧٥ .

ورسائل ابنعباد وآثاره الباقیة<sup>(۱)</sup> تدل علی خصو بة عقله،وسعة أفقه،وغزارة معانیه ، وروعة بیانه ، وله مصنفات کثیرة فی مختلف نواحی المعرفة أثبتها یاقوت فی معجمه<sup>(۲)</sup> ، وسنورد بعد قلیل بعض نماذج من نثر الصاحب .

وبعـــــد:

فإن المقام يضيق هنا عن الإفاضة فى الحديث عن الموضوعات المجديدة التى انسع لها نثر المعتزلة ، وعن الآفاق الفكرية التى امتد إليها ، ولمل فى هذه المماذج اليسبرة التى قدمناها دليلا على الحقيقة التى نريد تأكيدها وهى أن المعتزلة قد وسعوا بثقافاتهم آفاق النثر العربى ؛ فلم تكن الموضوعات التى عالجها نثره مجرد امتداد للموضوعات التى عالجها النثر من قبل ، وإنما كانت فى معظم أمرها تعبيراً عن ظاهرة عقلية جديدة ، ميزت مر حلةمن مر احل الفكر الإسلامى ، تتسم بعمق الثقافة وتنوعها واتساعها ، والذى يرجع إلى الآثار الباقية من نثر المعتزلة ليأخذه العجب من هذه الثروة الموضوعية والفكرية الحائلة التى اتسم بها ، ومن هنا يمكن القول بأن النثر العربى من هذه الناحية ، قد لتى على يد المعتزلة أكبر هنا يمكن القول بأن النثر العربى من هذه الناحية ، قد لتى على يد المعتزلة أكبر مركة تطورية دفعت به إلى أمام .

خامسا : ظواهر جريدة فى نثر المهتزلة : ---

لم تقف آثار المتزلة في النثر العربي عند هذه الحدود التي بينا ، ولكننا نلمح من خلال آثارهم الباقية طائفة من الظواهر الأدبية الجديدة، التي بمكن إطلاق القول بأنها قد استوت ونضجت على أيديهم ، وليس من شك في أن عقلية المترلة التي جمت أشتات الفكر الإنساني لعهـدهم ، واستوعبت هـذا للزيج الهائل

(۱) راجع ذلك في : زهر الآداب ونهاية الأرب ومعجم الأدباء ويتيمة الدهر .
 (۲) معجم الأدباء : ج ٦ س ٢٦٠ .

- 1/4 -

من الثقافات المختلفة ، كانت هى الأساس الذى ارتـكزت عليه اتجاهاتهم الأدبية المختلفة .

وربما كان بعض هذه الظواهر الجديدة ، غير مرتبط بالاعتزال كذهب قام على مجموعة من المعتقدات وللبادى. ، ولكنه مرتبط أوثق الارتباط بطبيعة تكوينهم العقلى والأخلاق بصفة عامة – ونقصد بتكوينهم العقلى، تلك الطاقة الثقافية الضخمة التى مثلت نشاط الفكر الإنسانى فى مختلف نواحى الكون من فلسفة وطبيعة وطب وفلك واجتماع وسياسة وتاريخ وأخلاق وآداب ودراسة لأحوال النفس الباطنة ، وما إلى ذلك من المعارف للتنوعة التى وعاها فكره، واتسع لها عقلهم . ونقصد بتكوينهم الأخلاقى ، كل ما انعكس على حياتهم العامة من قيم سلوكية ، كانت فى معظم أمرها نتيجة لإحساسهم بالسمو العقلى ، كالحرية والثقة بالمقل وابتذال الخر القات الشائعة و إنسكرها م النعكس على حياتهم العامة من مشوبة بالشفقة حينا ، والتهم والسخرية حينا آخر .

> ومن هذه الظواهر الأدبية الجديدة . ١ -- التعبير عن المعانى العلمية والفاسفية بالأسلوب الأدبى : --

قد يلفت هذا المنوان النظر لأول وهلة ، وقد يثير فى بداية الأمر دهشة وتساؤلا ؛ إذ كيف يمكن التعبير بالأسلوب الأدبى عن الأفكار العلمية والقضايا الفلسفية ، مع أن مجال العلم يختلف عن مجال الأدب ، والفكرة العلمية لا يستقيم التعبير عنها بالأسلوب الأدبى، لأن الأسلوب الأدبى تناسبه المعانى الوجدانية العاطفية المتصلة بالنفس والشعور ، والفكرة العلمية يناسبها الأسلوب العلمى المحدد الذى لامجال فيه الإبداع أو الافتنان ، فكيف يمكن إذن أن تُحمل الحقيقة العلمية فى إطار أدبى ؟؟ وقد تكون هذه الحقيقة فى ذاتها من الأمور المسلمة ، ولكن إذا عرفنا أن المترقة كانوا إلى جانب ثقافتهم العقلية ذوى نزعات فنية ، وأن هذه النزعات كانت تسيطر ،عليهم استطعنا أن نعرف كيف كانوا يقدرون على إخضاع المعانى العلمية للتعبير الأدبى ، أو بعبارة أخرى كيف كانوا يقدرون على تبسيط المعابى العلمية والفلسفية وتجليتها وعرضها عرضا أدبيا شائقاً .

٩ – وهذا هو الجاحظ يحدثنا عن قضية فلسفية دقيقة ، هي أن مصلحة الكون وعمارة الأرض لا يتحققان إلا فى امتزاج عنصرى الخير والشر،وأن هذا هو سر الناموض الطبيعي الذي قام عليه تنظيم شأن الحياة يقول : ﴿ إعلم أَنَّ المصلحة فى أس ابتداء الدنيا إلى انقضاء مدتها،امتزاج الخير بالشر ، والضار بالنافع والمكروه بالسار،والضعة بالرفعة،والكثيرة بالقلة،ولو كان الشر صرفا هلك الخلق أوكان الخبير محضا سقطت الحمنة ، وتقطعت أسباب الفكرة ، ومع عدم الفكرة يكون عدم الحكمة،ومتى ذهب التخيير ذهب التمييز،ولم يكن للعاليم تثبتوتوقف وتعلم،ولم يكن علم، ولا يعرف باب التبين ، ولا دفع مضرة ولا اجتلاب منفعة ولا صبر على مكروه ، ولا شسكر على محبوب، ولا تفاضل فى بيان ، ولا تنافس فى درجة،وبطلت فرحة الظفر وعز الغلبة،ولم يكن على ظهرها محق يجد عز الحق ومبطل ُيجد ذلة الباطل، وموقن يجد برد البقين، وشاك يجد نقص الحيرة وكرب الوجوم ولم تركمن للنفوس آمال ، ولم تتشعبها الأطاع، ومن لم يعرف الطمعلم يعرف اليأس، ومن جهلاليأسجهل الأمن، وعادت الحال من الملائكة الذين ممصفوة الخلق،ومن الإنس الذين فيهم الأنبياء والأولياء إلى حال السبع والبهيمة.... فسبحان من جعل منافعها نعمة،ومضارها ترجع إلى أعظم المنافع،وقسمها بين ملذومؤلم ، وبين مؤنس وموحش ، و بین صنیر حقیر وجایل ، کبیر و بین عدّو برصدك و بین عقل يحرسك ، و بين مسالم يمنعك و بين معين يعضدك ، وجعل فى الجميع تمام للمسلحة و باجتماعهما تتم النعمة ، وفى بطلان واحد منهما بطلان الجميع قياسا قائما وبرهانا واضحا<sup>(1)</sup> ... »

إن الجاحظ يعالج هنا ـ كما قلنا ـ مشكلة فلسفية دقيقة ، تقوم على الملاحظة والتأمل فى نظام الـكون وترتيبه،وكيف أن هذه المعانى المتناقضة،هى للتى تـكون فى مجموعها معنى الحياة ، وتصلح باجتماعها نظام الـكون ، ولا يمكن أن تتحقن النعمة أو تتم المصلحة ، ما لم يـكن هناك امتزاج بين عناصر الخير وعناصر الشر .

والجاحظ لا يترك قضيته دون أن يدلل عليها، ولكنه يأخذفى تحليلها تحايلا فلسفيا رائعا، يستخدم فيه ثقافته ومعرفته بطبيعة التكوين النفسى للإنسان، وكيف أنه لا يحس اللذة إلا إذا عرف الألم ، ولا يجد عز الحق إلا إذا أدرك ذلة الباطل ولا ينعم ببرد اليقين إلا إذا تصور حيرة الشك ، ولا يحس حلاوة الظفر إلا إذا استشعر مر ارة الهزيمة، ولا يغمر قابه نور الأمل إلا إذا استوحش من ظلام اليأس ، وهكذا لا يستقيم معنى الحياة ولا ينسجم نظام الكون إلا بقيام هذه المعانى المتناقضه ، فلوكان الكون شرا كله لهلك الخلق ، ولوكان خيرا كله لسقطت المحنة ، وتقطمت أسباب الفكرة .

ومع ما فى هذه القضية من عمق ودقة ، ومع كومها أدخل فى باب التأملات الفلسفية ، لرى أن الجاحظ يضنى عليها من فديته ورونق أسلوبه ما بجلى غامضها ويكشف خفيها،ويجعلها أقرب إلى الموضوعات الأدبية التى تثير لذه العقل والشعور جميعا . إن الذى يتأمل حديث الجاحظ فى هذه القضية، يحس بأن وراءه عقل عالم وروح فنان ، فهو يستوعب كل طاقته العقلية لتوضيح هذه القضية التى أراد الدقاع عنها ، ثم هو يعرض ذلك فى أسلوب رائع بديع ، يستخدم فيه طاقته الفنية الخصية ،

(١) الحيوان : ج ١ ص ٢٠٤ .

وهذا يدل على أن العالم إذا أتيحت له نزعة فنية ، أمكنه أن يقرب طبيعة العلم. من طبيعة الفن ، وأن يعبر عن الفـكرة العلمية بالأسلوب الأدبى على هذا النحق الذى رأينا .

٢ – والتوحيدى – فى مقابساته – يعطينا مثلا رائما لهذه الظاهرة ، فهو يعرض فى هذا الـكتاب أدق المشكلات الفلسفية فى صورة أدبية رائمة .

قال في إحدى مقابسانه؛ بشرح أن العالم من حيث هو كائن فاسد، ومن حيث هو فاسد كأن : « العالم من حيث هو كأن فاسد ، ومن حيث هو فاسد كأن فلالك نظمه بدد،وبدده نظم ، ومتصلة مفصول ، ومفصوله متصل ، وغفله موسوم وموسومه غفلءويقظته رفادءورقاده يقظة ، وغناء فقر،وفقره،غنى ، وحياته موت وموته حياة . . ها هنا مثل ينز ع إلى الحس ضرورة،ويعترف به المقل اضطرار ا : أنظر إلى السهاء نظرا شافيا،وتأملها تأملا بليغا وجل، في آفاقها ببحثك ونظرك مليا. واستقر صورها استتمراء تاما ؛ فإنك تجد نجومها منتثرة متساقطة كأن ساكم قد وهي ونظمها قد أنخرط . وعلى هذا إدراك الحس وسابق العيان وشهادة النظر وظاهر الخبر والأثر ؛ ثم إنك لا تستثبت بعد إمعان النظر وإنعام الفحص. ومواصلة البحث،أن تجدها متسقة اتساقا،ومتفقة اتفاقا،وموزونة وزنا،ومعدلة تعدبلا ومنظومة نظما ، ومعبأة تعبئة ، ومزينة بكل زينة ، ومحلاة بكل حلية حق يقضى اختيارا واضطرارا ، وانتهارا واقتدارا ، أنها زالت عن حالتها المعروفة ، أو حالت عن صورتها المألوفة بأقل مثقال ذرة أو هباءة تربه <sup>(1)</sup> .... »

يعالج التوحيدى فى هذه الفقرات ظاهرة من الظواهر الـكونية للتى استوحاها من تأملاته وملاحظته لنظام الـكون وقوانينه التى مخضع لها فى سيره ، وكيف أن

(١) المقابسات : ص ٣٤٦ ، ٣٤٦ .

هذا المكون لا يثبت على حال واحدة ، فهو دائما فى انتقال وتغير ، وهو فى انتقاله وتنيره لا يمعلى حقيقة ثابتة لأى شى، ، ف كل معنى يتخول بعد قليل إلى ضده قاليقظة يعقمها رقاد، والرقاد تعقبه يقظة، والفقر يأتى بعده الغنى والغنى، يتحول بعد قليل إلى فقر ، وهكذا يدور العالم فى هذا الفلك المتغير المتناقض ، فهو قاصد من حيث هو كأن، وكائن من حيث هو قاصد، لأن فساده يأتى بعد صلاحه ، وصلاحه يأتى بعد فساده ، كائن، وكائن من حيث هو قاصد، لأن فساده يأتى بعد صلاحه ، وصلاحه يأتى بعد فساده ، ولم يشأ التوحيدى أن يكتنى فى التدليل على هذه الظاهرة بسرد تلك المعلى التجريدية، بل ساق لنا مثالا ماديا محسوسا، ذلك هو نجوم السهاء كيف ترى فى لحظة متناثرة متساقطة كأن سالما لما وما ومنفية انفاقا وموزونة وزنا ، ولعل السبب متناثرة متساقطة كأن سالما يقد وهى ، ونظمها قد انخرط، ثم لا تلبث أن تتغير حالها، وتتبدل هيئتها، فتعود متسقة اتساقا ومتفقة انفاقا وموزونة وزنا ، ولعل السبب فى ذلك هو أن الذى يظهر للعيان فى بادىء الأمر أن ليس بينها اتساق ولانظام ولما مناما واتساقا، وأمها لا تحيد عن أمكنتها، ولا عن بعد أخرى ، يمنوا السبب فى ذلك هو أن الذى يظهر للعيان فى بادىء الأمر أن ليس بينها اتساق ولانظام ولما معد الفحص والتثبت ومعاودة النظر ليلة بعد أخرى ، يجد الإنسان بينها نظاما واتساقا، وأمها لا تحيد عن أمكنتها، ولا عن بعدها بعضهماءي بينها الماة. لأن لمحل منها فله كا تسبح فيه ، وفيها جاذبية تمغظ نسبة البعد بينها .

وهذه الظاهرة التي يعالجها التوحيدي هنا، قريبة من الظاهرة التي عالجها الجاحظ منذ قليل، وهي ضرورة امتزاج عنصري الخير والشر في هذا العالم ؛ فكلاها يلاحظ التناقض الذي تتسم به طبيعة التنظيم الكوني، فير أن كل واحد منهما يبني عليه نظرية خاصة، ولكن هذا على أية حال يدل على أن ثقافة المتزلة قد أمدتهم بطاقات تأملية كبيرة ، استطاعوا مهما النفاذ إلى أسرار الكون و تعليل مظاهره ومشاهده ، كما تدل على أن نزعتهم الفنية قد مكنتهم من التعبير عن هذه المعاني الفلسفية بالأسلوب الأدبي .

۳ – ومن هذا أيضاً رسالة طبية بعث بها الصاحب بن عباد إلى أحد
 أصدقائه ، وقد شكا إليه علة ألمت به : «قد عرفت ما شرحه مولاى من أمره »

وأنبأ عنه من أحوال جسمه،فدلتنى جملته على بقايا فى البدن يحتاج معها إلى الصبر. على التنقية والرفق بالتصفية ؛ فأما الذى يشكوه من ضعف معدته ، وقلة شهوته فلأمرين : أحدهم أن الجسم كما قات آنفاً لم يُنَق فتنفتق الشهوة الصادقة،وترجع العادة السابقة ، والآخر أن المدة إذا دامت عليها المطفيات ، ولزت بها المبردات قات الشهوة وضعف الهضم ، ومع ذلك فلا بد من أن يطنى ويغذى ؛ ثم يمكن من بعد أن يتدارك ضعف المدة إما يقوى منها ، ويزيل العارض للمتسب عنها () . . . ؟ إلخ هذه الرسالة الطويلة .

إن الصاحب بن عباد يشخص مرضاً ويصف دواء ، وهذا موضوع على لا يناسبه الأسلوب الأدبى بطبيعته ، ولـكن ها تحن قد رأينا أن فنية الصاحب قد مكنته من أن يعبر عن ذلك الموضوع بتلك العبارات المنعقة اللطيغة .

ويبدو أن هذه الظاهرة قدلفتت نظر الثعالبي ، فأشار إليها إشارة صريحة في قوله مشيدا بفضل الصاحب وتفوقه في ميدان العلم والأدب : « سمعت أبا جعفر الطبيب للمروف بالبلاذرى يقول : إن للصاحب رسالة في الطب لو علمها ابن قرة وابن زكريا ، لما زادا عليها ، فسألته أن يعيرنيها إن كانت عنده ، فذكر أنها في جملة ما غاب عنه من كتبه ، فاستفر بت واستبعدت ما حكاه من تطهب الصاحب ، ونسبته في نفسي إلى التريد والتسكثر إلى أن ظفرت في نسخة الرسائل المواعة المبوبة للصاحب برسالة قد رئمها تلك التي ذكرها أبو جعفر ، ووجدتها تجمع إلى ملاحة المبلاغة ورشاقة العبارة حسن التصرف في لطائف الطب وخصائصه و تدل على التبحر في علمه وقوة المرفة بدقائقه <sup>(۲)</sup> م .

فنى قول الثعالبي. « ووجدتها تجمع إلى ملاحة البلاغة إلخ » شهادة صر يحة

- (١) يتية الدهر : ج ٣ ص ٢٢ .
- (٢) يتيمة الدهر : ج٣ ض ٢٢ .

بأن الصاحب قد عبر عن الموضوع العلمى بعبارة رشيقة وبيان منمق ، وهذه الظاهرة ـ كما قلنا ـ يمكن اعتبارها من الظواهر الجديدة فى النثر العربى إذ لم يكن مألوفاً قبل المعتزلة أن تـكون الموضوعات العلمية الدقيقة مجالا للتعبير الأدبى ، ولـكن المعتزلة لوفرة ثقافتهم ومعارفهم وتفوقهم فى المجال الأـنبى استطاعوا أن يلائموا بين طبيعة العلم وطبيعة الفن ، وأن يعبروا بالأسلوب الأدبى عن أدق الموضوعات العلمية على هذا النحوا الذى رأينا ، والذى يرجع إلى آثار المعتزلة النثرية ، و مخاصة عند الجاحظ وابن أبى دؤاد والتوحيدى والصاحب ابن عباد يستطيع أن يتأكد من صدق هذه الحقيقة ، وهى أن هذه ظاهرة لم تكد تعرف فى النثر إلا على يد المعتزلة .

(ب) التهكم والسخرية :

أشرنا آنفا إلى أن السمو العقلى الذى اختص به المعتزلة ،قد عكس على نقومهم طائفة من الصفات الخلقية التى من أبرزها الحرية العقلية والنظر إلى عامة الناس نظرة تشوبها روح النهم والسخرية ، وإنه ليمكننا أن نتصور مدى الانطباعات التى يمكن أن تتركها هذه الصفات فى أدبهم وتفكيرهم ؛ فالإنسان حيما يكتب أو حيما يفكر ، لا يمكن أن يكون بعيداً عن نفسه وعن إحساسه ، ولا يمكن كذلك أن يكون بعيداً عن تأثير أخلاقه وصفاته وقيمة ، لذلك فإن الأدب الصادق هو خلاصة لذات الأديب وأخلاقه ، وهو انعكاس لتجاربه ولإحساسه بالحياة والناس .

لقد كان المعتزلة يحسون بأنهم من طبقة أخرى غير طبقات النامى العادية ، وقد كان هذا الإحساس يدفعهم فى كثير من الأحوال إلى السخرية من الناس والتهكم بهم ، والكنهم كاثوا حيما يسخرون أو يتهكمون ، لا يصدرون فى ذلك عن أحقاد شخصية أو ضغائن ذاتية ، على نحو ما كان الأمر فى ظاهرة الهجاء فى الأدب العربى ، ولـكمم كانوا يصدرون فى ذلك عن فلسفة خاصة ، قوامها العطف على الناس ، وتوجيههم إلى عيومهم حتى يصلحوها ، قالتهكم عند المعتزلة هو نوع من الترقية لفن الهجاء فى الأدب العربى ، والتسامى به عن أن يكون صدى لمداوات شخصية،ووسيلة إلى النشنى والانتقام ؛ فهم حيمًا يتهكمون ينتقدون ويضحكون ، ولـكمهم لا يحقدون ولا يكرهون .

١ – ومن هذا ما قاله يوما تمامة بن أشرس للمأمون ، ومما بصدد الحديث عن العامة : « . . . . إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلا ، و الله يا أمير المؤمنين لقد مررت منذ أيام فى شارع ، وأنا أريد اللدار ، فإذا إنسان قد بسط كساه وألتى عليه أدوية،وهو قائم ينادى: \_هذادواءلبياض العين والفشاوة والظلمة ، وإن إحدى عليه أدوية،وهو قائم ينادى: \_هذادواءلبياض العين والفشاوة والظلمة ، وإن إحدى عينيه لمطموسة ، والأخرى موشوكة ، والناس قد اجتمعوا ، فدخلت فى غمار تلك عينيه لمطموسة ، والأخرى موشوكة ، والناس قد اجتمعوا ، فدخلت فى غمار تلك عينيه لمطموسة ، والأخرى موشوكة ، والناس قد اجتمعوا ، فدخلت فى غمار تلك العامة ، ثم قلت : يا هذا : إن عينيك أحوج من هذه الأعين إلى العلاج ، وأنت تصف هذا الدواء وتخبر أنه شفاء لوجع العين، فلم لا تستعمله ؟؟ فقال : أنا فى هذا الموضع منذ عشرين سنة ، فا مر بى شيخ أجهل منك . قلت : وكيف ذلك ؟ قال : يا جاهل . أندرى أين اشتكت عينى ؟ قلت : لا . فقال : اشتكت بمر وكيف ينفيها دواء بغداد ؟ قال : قأقبلت الجاعة وقالوا : صدق الرجل . أنت منهم العيل معلم منه المؤلم المين المين المين منك . قلت : وكيف ذلك ؟ وكيف ينفي إلى بنفيها دواء بغداد ؟ قال : منه منه المؤلم المئة ؟ قال : أنا فى هذا الموضع منذ عشرين سنة ، فا مر بى شيخ أجهل منك . قلت : وكيف ذلك ؟ قال : يا جاهل . أندرى أين اشتكت عينى ؟ قلت : لا . فقال : اشتكت بمر وكيف ينفيه الم منك . قلت : وكيف ذلك ؟ الموضع منذ عشرين منة ، فا مر بى شيخ أجهل منك . قلت : وكيف ذلك ؟ من المنه منذ عشرين منة ، فا مر بى شيخ أجهل منك . قلت : وكيف ذلك ؟ من المؤل : يا جاهل . أندرى أين اشتكت عينى ؟ قلت : لا . فقال : اشتكت بمر من قال : أن مينهم وقالوا : صدق الرجل . أن يوكيف ينفمها دواء بغداد ؟ قال : قأقبلت الجاعة وقالوا : صدق الرجل . أن من من الله أكبر قال : أحرار أين المنكم عينى ؟ قال المنكم بمر من منهم وكنه من من المنه منكم ؟ قلت : ما له منهم وكنه به منهم دواء بغداد ؟ أما علمت أن عينيه المتكت بمر ، فا تحل من أن ألم من من الله أكبر قال : أجل أله ؟ ما منه من الله أكبر قال : أجل أله ؟ ما منه منهم ؟ قلت : ما الميت المامة منكم ؟ قلت : ما الميت منهم من الله أكبر قال : أجل أله ؟ ما مل من الله أكبر قال : أجل أله ؟ ما منه منه منهم منه منه منهم من الله أكبل من من الله أكبل من من الله أكبل قال ؛ أجل أله ؟ ما

فثمامة هنا يسخر ويتهكم ، ولـكنه لا يكره ولا يحقد ؛ بل تحس بابتسامة عطف على وجهه ، وتحس بشخصية فـكمة عذبة تتطلع إلى أحوال الناس ، فتنقدهم وتسكشف بساطــــة عقولهم وتفاهة مداركهم ، وكيف أنهم لم

<sup>(</sup>١) المنية والأمل : ص ٣٧ م

يتنبهوا حين نبههم إلى جهل الرجل ودج وخدعه ؛ بل انساقوا وراء منطقه الساذج الغريب من أن عينيه قد اشتكت داءها بمصر ، فكيف يمكن أن ينفعها دواء بغداد .

- ج ومن هذ أيضاً ما حدث بين ثمامة بن أشرس ، و بين أبي المتاهية .
   « قال ثمامة بن أشرس : أنشدني أبو المتاهية » .
  - إذا المر، لم يعتق من المال نفسه تملكه الممال الذى هو مالكه ألا إنما مالى الذى أنا منفق وليس لى المال الذى أنا تلركه إذا كنت ذا مال فبادر به الذى يحقُّ ، وإلا استهلكته مهالكه

فقلت له : من أين قضيت بهذا ؟ فقال : من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : إنما لك من مالك ما أكلت فأفنيت، أو لبنت فأبليت، أو تصدقت فأمضيت فقلت له : أتؤمن بأن هذا قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنه الحق ؟ قال : نعم . قلت : فلم تحبس عندك سيما وعشرين بدرة فى دارك، ولا نأكل منها ولا تشرب ولا تركى ولا تقدمها دخراً ليوم فقرك وفاقتك ؟ فقال : يا أبا معن . والله إن ما قلت لهو الحق ، ولكى أخاف الفقر والحاجة إلى الناس . فقلت : وم تريد حال من افتقر على حالك وأنت دائم الحرص ، دائم الجمع ، شحيت على نفسك، لا تشترى اللحم إلا من عيد إلى عيد؟ فترك جواب كلامى كله وقال : لى هذا القول : أسمكرى حتى أذهلى عن جوابه وما يتبعه محمسة دراهم ؛ فلما قال أنه ليس ممن شرح الله صدره الإسلام<sup>(٢)</sup> ي

(١) الأغاني : ج ٣ س ١٢٨ ، ١٢٩ .

وثمامة أيضا فى هذا للوقف يسخر من صاحبه أبى العتاهية ، ويكشف له عن طبيعة نفسه البخيلة ، وأنه يظهر خلاف ما يبطن ؛ فهو يجمع للمال ويحبسه ويضن به على نفسه ، بينما يتظاهر بالزهد فى الدنيا وعدم الحرص عليها ، وأنه لا يحبس من للمال إلا ما يمسك حياته ويقوم بكفايته ؛ فإذا أراد أبو العتاهية بعد انكشاف أمره أن يحتج لذلك بأنه إنما يدخر المال خشية الفقر والحاجة إلى الناس لم يعدم الجواب الساخر المسكت من ثمامة حيث يقول له : « وم تزيد حال من افتقر على حالك وأنت دائم الحرص دائم الجمع شحيح على نفسك ١٤ وهنا يعلم أبو العتاهية أنه قد غاب على أمره، فيحاول الروغان من الموقف، ولكنه حينما حاول ذلك أكد مخله وجشعه وحرصه ؛ فلم يسم ثمامه إلا أن يضحك حتى يذهل من موقفه .

ولقد كان البخل والبخلاء مجالا من مجالات النهكم والسخرية التى افن فيها الممزلة وأبدعوا ؛ فالجاحظ فى مخلائه يتعقب حياة البخلاء،ويكشف خبايا نفوسهم ويصور حيلهم وأخلاقهم ، ويسرد طرائفهم وبوادرهم ، ويستبطن ما وراء حياتهم الظاهرة التى يحاولون فيها أن يخدعوا الناس عن باطنهم ، ويوهموهم بأنهم كرماء محودون بالطعام والمال ، ولسكنه يظلمهم حتى يضيق عليهم، ويشد فى وجوههم الطرق فلم يلبثوا أن ينموا عن مخلهم ، ويكشفوا حقيقة نفوسهم بكلمة يقولونها أو تصرف يعملونه ، فلا يسمهم فى آخر الأس إلا أن يعترفوا ببخلهم، وفى هذا يقول لها أو تعرف ولا بد من أن تعرفى الهنات التى تمت على المتكلمين ، ودلت على حقائق المتموهين ، وهتكت عن أستار الأدعياء ، وفرقت بين الحقيقة والرياء ، وفصلت بين المهرج المترخرف والمطبوع المبتهم <sup>(1)</sup>

إن الجاحظ يسخر من مخلائه سخرية لاذعة ، ولكنه لايضيق بهم ولايحقد.

 <sup>(</sup>۱) البخلاء : جام ۲۳ . والمطبوع : المفطور على سجبته : والمبتهل الذى أرصل: —
 من القيد .

هليهم؛ بل إنه ينقدهم ويكشف حيلهم، وهو في الوقت نفسه يضحك منهم ويعطف عليهم بطريقة نحس معها نوعا من السيطرة العقلية والنفسية على هؤلاء الذين كأنهم بين يديه دمى يحركها ذات البيين وذات الشمال ، وهى طيعة منقادة لا تملك من أمر ها شيئا ، أنظر إلى أية قصة من قصص البخلاء ؛ فإن الإعجاب سينمر نفسك حينما ترى هذه الصور المختلفة من التصوير النفسي الساخر الذي افتن فيه الجاحظ، ودل على عظمة عقله وروعة فنه ، ومقدرته على الحوار ، ومعرفته بأحوال النفس وأسرارها.

٣ – ولنعرض الآن على سبيل المثال قصة من هذه القصص • إنها قصة محمد بن أبي المؤمل ، وهو بخيل من بخلاء الجاحظ الذين كانوا يحاولون إخفاء بخلهم وراء ستار من الكرم المفتعل الزائف ، ولكن الطبع دامًا يغلب التطبع ، والأخلاق الأصيلة أعمق تأثيرًا في سلوك صاحبها من الأحلاق الزائفة ؛ لذلك فإن الرجل لا يقوى كثيرًا على كتمان طبيعته الأصيلة ، فتندفع هذه الطبيعة ممزقة ذلك الستار المفتعل لتعبر عن وجودها . إن محمد بن أبي المؤمل يحاول أن يظهر قاناس كرمه ، فيُجوِّد الطعام ويدعو إليه الأصدقاء ، ولكن خلقه الأصيل يأبي إلا أن بدل على نفسه ولو بشي، تافه ؛ فهو حينها يمد خِوا له، لا يضع عليه من الخبز بمقدار عدد الآكلين ، وهنايتسلل الجاحظ إلى نفسه ايركشفها بسرعة،وليعلن له أنه لم يأت الكرم عن طبع وإنما عن إفتعال وزيف ؛ فهو يقول له : ﴿ أَرَاكَ تَطْعُمُ الطمام،وتتخذه وتنفقعليه وتجودبه،وليسبين قلة الخبز وكثرته كثير ربح،والناس يبخلون من قل عدد خبر. ورأوا أرض خوانه ، وعلى أبى أرى جماجم من يأكل معك أكثر من عدد خبزك ، ولكن الرجل يحاول أن يدفع عن نفسه هذه المهمة ؛ فيؤكد أن قلة عدد الخبز لاتعنى بخلا ؛ بل ربما كانت أدل على الكرم فيقول : ﴿ بِلِ الذِي أَصْنِعِ أَدْلَ عَلَى سَخَاءِ النَّفْسِ بِالمَا كُولٍ ، وأَدْلَ عَلَى الاحتيال

اليبالغوا بلأن الحبز إذا كثر على الموائد، ورث ذلك النفس صدودا، ولأن كل شيءمن المأ كول وغير المأ كول إذا ملأالمين ملأ الصدر، وفي ذلك موت الشهوة وتسكين الخركة» مم يأتى بدايل على صدق هذا الـكلام فيقول : «ولو أن رجلا حبس على بيدر <sup>ث</sup>مر کانق ، وعلی کدس کشری منعوت ، وعلی مانة قنوموز موصوف ، لم یکن أکله إلا على قدر استطرافه ، ولم يكن أكله على قدر أكله إذا أتى بذلك في طبق نظيف، مع خادم نظيف، عليه منديل نظيف » وهذا يجد الجاحظ الفرصه مرة أخرى التسلل إلى نفسه ؛ فهو لايقنع بذلك الـكلام الذي قاله ، وإنما يعلم أن كلامه مثل كرمه زيف وخداع وباطل فيقول له : « إنى قد رأيت أكلمهم فى منازلهم وعند إخوانهم وفى حالات كثيرة ومواضع مختلفة ، ورأيت أكلمم عندك فرأيت شيئا متفاوتا وأمرا متفاقما، فأحسب أن البخل عليهم وأن الضعف لهم شامل ، وأن سوء الظن يسرع إليهم خاصة ، ثم لاتداوى هذا الأسر بمالا مؤنة فيه ؟ وبالشي. الذي لاقدر له ؟ وتدع دعاءهم والإرسال إليهم والحرص على إجابتهم ؟ والقوم ليسوا يلقون أنفسهم ، عليك و إنما بجيئونك بالاستحباب منك » وهنا يحس الرجل بأن الخناق قد ضاق عليه ، وأن دفاعه عن تقليل عدد الخبز قد تبين باطله ، وأن ذلك لم يكن كرما أو محاولة الترغيب الآكاين وتنشيط شهيتهم ، و إنماكان حرصا و بخلا وخوة على الخبز الفائض من التلطيخ والتغمير فيقول : ﴿ فَإِنْ لَحْبَرَ إِذَا كَثَرَ عَلَى الخوان، فالفاضل مما يأكلون لا يسلم من التلطيخ والتغمير ، والجردقة الغمرة والرقاقة المتلطخة ، لا أقدر أن أنظر إليها ، وأستحى أيضا من إعادتها، فيذهب ذلك الفضل باطلا ، والله لا يحب الباطل () . .

وهمذا يظل الجاحظ بصاحبه يحاوره ويخاتله ويسخر من حيله حتى يستشف ما فى نفسه ، ويكشف ما فى طبيعته ، ويرغمه على الاعتراف بأن تقايل عدد الخبر

<sup>(</sup>۱) البخلاء : ج ۱ ص ۱۷۱ وما بعدها .

لم تـكن كرما أو محاولة لمضاعفة شهية الآكاين ، ولـكنه كان مخلا وحرصا وخوفا من تلطيخ الرقاق وتغميره ، حتى لايفسد ويذهب باطلا .

وللجاحظ مع مخلائه مواقف رائمة من هذا الطراز ، فهو يسخر منهم،ويتهكم عليهم ، ويضحك معهم ، ويكشف حيلهم التى يلجأون إليها لستر ما تنطوى عليه نفوسهم من مخل ، وهو فى كل هذا رحب الصدر واسع الأفق سريع الدعاية لايحقدولايتبرم ولا يضيق وهذا –كما أشرنا – هو منهيج المعتزلة فى التهـكم بالأشرار والحقى والمنحر فين ، فهم يطلون عليهم من ثمة عالية ، تلك هى مرتبتهم من السمو العقلى الذى كان يملؤهم إحساسا بالثقة فى أنفسهم ، وبأنهم فوق مألوف الناس العاديين .

فالتهمكم المشوب بروح العطف حينا والفكاهة حينا آخر ، هو الطابع الذى يمكن أن تتسم به هذه الظاهرة عند المعتزلة ، وما أقرب هذه الروح فى التهمكم بالروح التى اصطبغ بها التهمكم عند « أناتول فرانس Anatol France » أحد الكتاب الفرنسيين الذين كانوا يتخذون من التهمكم نوعا من السلوك الخلتى الكتاب الفرنسيين الذين كانوا يتخذون من التهمكم نوعا من السلوك الخلتى الذى مجب إليهم الحياة ، ومجعلهم يسخرون فى ترفع وفى شفقة من الأشرار والحتى دون أن يورطهم الضمن فى كراهيتهم والحقد عليهم يقول « أنا تول فرانس » : أن تجعل شهود هذه الحياة وقضاتها ، التهمكم والشفقة ، قالتهمكم بابتسامه محبب إلينا الحياة ، والشفة بدموعها تقدس هذه الحياة ، والتهمكم الذى أرغب فيه ليس من الغياة ، وهذا التهم من التهمكم والشفقة ، قالتهمكم بينا من الواجب علينا من بينا الحياة ، والشفقة بدموعها تقدس هذه الحياة ، والتهمكم الذى أرغب فيه ليس من النيظ ، وهذا التهمكم هو الذى يعلما أن نسخر من الأشرار والحتى ، ولولاه من النيظ ، وهذا التهمكم هو الذى يعلما أن نسخر من الأشرار والحتى ، في النهما محبب من النيظ ، وهذا التهمكم هو الذى يعلما أن نسخر من الأشرار والحتى ، ولولاه من النيظ ، وهذا التهمكم هو الذى يعلما أن نسخر من الأشرار والحتى ، ولولاه من النيظ ، وهذا التهمكم هو الذى يعلما أن نسخر من الأشرار والحتى ، ولولاه من النيظ ، وهذا التهمكم هو الذى يعلما أن نسخر من الأشرار والحتى ، ولولاه

(۱) نقلا عن : الجاحظ مملم العقل والأدب : شفيق جبرى : ص ۲۰۰ .

٤ -- ومما يؤكد صدق هذه النزعة الفلسفية الساخرة في التهـكم عند المعتزلة «رسالة التربيم والتدوير» التي كتبها الجاحظ في النهـكم بأحدين عبد الواهاب لم يكن ذلك الرجل بخيلا ، واكن كان نمطا آخر من العامة الأدعياء الذين منديت أخلاقهم بالفساد وخلقتهم بالتشويه فالعكس هذا على حياتهم لوعا من الشذوذ والادعا والباطل؛ فهومع نقصه الخاتي الكُلُقي ، يدعى الكمال في كلشيء ، والجاحظ حين يسخر من صاحبه هنا لا يكميل له الشتائم المباشرة والانتقاص الواضح على نحو ما كان يفعل الهجاءون في الأدب العربي ، ولـكنه يصطنع ذلك المنهيج القوى ف التهكم، ويستخدم طريقة غير مباشرة في إراز العيوب ؛ فهو يهجوه هجاء مغلفا بثياب المديح ، وهذا النوع من الهجاء لم يَكُن مألوظ في الأساليب العربية. من قبل ؛ فالهجاء في الأدب العربي، كان يعتمد على المطريقة المباشرة التي تستهدف إبراز العيوب ومضاعفتها والمبالغة في تصويرها ، وهي لا تستند على شيء في ذلك إلا الحقد الذي يثير غضب النفس ورغبتها في التشفي والانتقام ، ولـكن الجاحظ مع صاحبه لم يكن حاقدا ، وإناكان فليسوفا ساخرا يتهكم فى شفقة،وينقدفى دهابة لقدكان صاحبه أحمدين عبد الوهاب قصيرا مفرط القصر ، ولإحساسه بالنقص من هذه الناحية كان يدعى أن العرض مقدم على الطول ، ويحتج لهذا من القرآن وأقوال الشمراء، فيعرض الجاحظ هذا ثم ينهال عليه تهـكما بتلك الطريقة التي نشبه أن تكون مدحا ، فهو يقول له : ﴿ وَلَمَ أَزَلَ أَرَاكَ تَقَدُّمُ العُرْضُ على الطول، وتزعم أن الأرض لم توصف بالمرض دون الطول إلا لفضيلة المرض وكذلك قول الشعراء ووصف الملماء فال الشاعر:

كأن بلاد الله وهى عريضة على الخائف المطلوب كمفة حابل ولم يقل : كأن بلاد الله وهى طويلة . وقال آخر : – وفى الأرض للمرء العريضة مذهب . ولم يقل : الطويلة . وقال : ولا تحسدانى بارك الله فيركما على الأرض ذات العرض أن توسعاليا وقال الراجز : تقطع أرضا وتلاقى أرضا إن البلاد غلبتنى عرضا ولم يقل طولا .

وقلت : ولولا فضية العرض على الطول لما وصف الله الجنة بالمرض دون الطول حيث يقول جل ثناؤه : ﴿ وَجِنَّةَ عَرْضُهَا السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ فَهِذَهُ براهينك الواضحة ودلائلك الظاهرة ، ولو لم يَكن فيك من الرضا والتسليم والقناعة والإخلاص إلا أنك ترى أن ما عند الله خير لك مما عند الناس وأن الطول الخني أحب إليكمن الطول الظاهر ، احكان في ذلك مايشهد لك بالإنصاف، و يحكم لك بالتوفيق وأنا– أبقاك الله\_ أعشق إنصافك كما تعشق المرأة الحسداء ، وأتعلم خضوعك للحق كما أتعلم التفقه في الدين، ولريما ظننت أن جورك إنصاف قوم آخرين،وأن تعقدك سماح رجال منصفين وما أظنك صرت إلى معارضة الحجة بالشهة ، ومقابلة الاختيار بالاضطرار، واليقين بالشك واليقظة بالحلم ، إلا للذى خصصت به من إيثار الحق وألهمته من فضيلة الإنصاف ، حتى صرت أحوج ما تكون إلى الإنكار ، أذخن ما تـ كمون بالإقرار،وأشد ما تكون إلى الحيلة فقراً،أشد ما تكون للحجة طلبا ؛ إلا أن ذلك بطرف ساكن،وصوت خافض، وقلب جامع، وجأش رابط، و بنية حسنة ، و إرادة تامة ، من غفلة كريم وفطنة حكيم (1) ... الخ »

(١) بجموعة رسائل الجاحظ : ص ٩١ ، ٩٢ .

فالجاحظ كما نرى يلعب بصاحبه لعبا، ويكشف مركبات النقص عنده بتلك الطريقة الفذة التي تمتزج فيها الدعابة بالسخرية اللاذعة ، وما أشبه هذه الطريقة التي استخدمها الجاحظ مع صاحبه، بتلك الطريقة التي أشار إليها العلامة ﴿ إنجه » في كتابه وتاريخ النقد عند اليونان »حيما تحدث عن إيفانوس فاروس قدوم في كتابه فهو يقول ﴿ إن إيفانوس باروس Reros كان موهوبا في ابتداعه للمدائح والأهاجي غير المباشرة ، وهما صورتان من السخرية التي تقوم على الهجاء الذي يشبه أن يكون مديحا ، والمدح الذي يشبه أن يكون هجاء<sup>(1)</sup> »

ولأن الجاحظ كان يتهكم بروح عالية لا يسيطر عليها ضعف النفس أو الكراهية والحقد ، لم تمكن رسالته كلها سخرية أو تهكما ، بل كان يمزج ذلك بطائفة من موضوعات العلوم المختلفة حتى لكأسها «دائرة معارف » كما قرر ذلك المبارون كارّادى ثو Carra De Voux فى كتابه « مفكرو الإسلام » حيما كان يتحدث نالجاحظ بروح عالية مفعمة بالثقة والإعجاب، فهو يقول: ـ «ورسائل الجاحظ جدبرة بالبحث والدراسة فرسالة التربيع والتدوير تشتمل على كثير من موضوعات العلوم المختلفة حتى لكأنها دائرة معارف<sup>(11)</sup>

سخرية المعتزلة بالخرافات:

ولأن الممترة كانوا يثقون بالمقل ويمجدون سلطانه وأحكامه ،كانوا يهزأون بالخراقات،ويسخرون منها،ويبتذلونها،ويعالون أسباب وجودها وشيوعها بين العامة وكيف أنها تنزع عن الأوهام ، وتصدر عن ضعف العقول ، وفي هذا أيضا مظهر من مظاهر التسامي عن الناس في عادتهم ومألوف طبائعهم .

لقدكان عامة الناس يعتقدون أن هناك صلة بين حياة الإنس وحياة الجن

- ۱٤ نقالاعن : مقدمة كتاب البخالاء تحقيق طه الحاجرى ص ١٤ .
- 2. Carra De Vaux. Les pensaurs de l'Islam. Vol. I. p. 295.

وأن الناس يمكنهم أن يروا المجن ويطلعوا على صورهم وأشكالهم ، بل لمهم أكثر من هذا كانوا يعتقدون بأن من للمكن أن تقوم بينهم و بين الجن صلة مادية جنسية<sup>(1)</sup> فيتصل رجال الجن بالنساء الآدميات ، كما يتصل الإنس بنساء من الجن ولـكن المعتزلة كانوا يسخرون من هذه المقيدة، ويذهبون إلى أن رؤية الجن غير ممكنة للإنس على أية صورة من الصور، ويتأولون الآيات والأحاديث التي يدل ظاهر ها على إمكان رؤية الجن<sup>(٢)</sup> والجاحظ فى كتاب الحيوان صور رائعة يسخر فيها ممن يعتقدون اتصالهم بالجن واستهواءهم لهم<sup>(٢)</sup> . يقول فى بعض ما قاله بهذا الصدد : « والناس فى هذا الغرب ضروب من الدعوى ، وعلماء السوء يظهرون تجويزها وتحقيقها، كالذى يدعون من أولاد السعالى من الناس؛ كما ذكروا من عرو بن يربوع ، وكما يروى أبو زيد النحوى عن السعلاة التي أقامت فى بى اليهم . فقل شاعر ه:

أنوا نارى فقلت منون أنتم فقالوا الجن ، قلت عموا ظلاما فقلت إلى الطعام فقال منهم زعيم نحسد الإنس الطعاما ولم أعب الرواية ، وإنما عبت الإيمان بها والتوكيد لمعانيها ، فما أكثر من يروى هذا الضرب على التعجب منه ، وعلى أن يجعل الرواية [ له ] سببا لتمريف الناس حق ذلك من باطله<sup>(1)</sup> ... اللخ »

وكلام الجاحظ هنا يطول عن الجن وطرفهم ونوادرهم وأخبارهم وما يتعلق

- (۱) انظر الحيوان : ج ٦ ص ١٩١ ، ١٦٨ ، ١٩٦ .
  - (۲) الحيوان ج ۱ ص ۲۹۹ وما بعدها ، ج ۲
    - (٣) انظر الحيوان . ج ١ ص ٢٩٩ وما بعدها
      - (٤) الحيوان : ج ١ ص ١٨٩ ، ١٨٦ .

(م - ٢٠ أدب المعترلة )

- ۳.۶ -

بعقيدة العامة فيها ، وما قيل فى كلذلك من شعر ، ولا يتسع المقام هنا للإكثار منه<sup>را)</sup> .

ولكن النظام لايكتنى بالسخرية من عقيدة العامة في ذلك وإنكارها ولحمته يعللها ويبين أسباب وجودها،فيذهب فى ذلك السبيل مذهبا فلسفيا لزيدنا تأمله اعترافا بعقل المعتزلة وإيمانا بثقافتهم ، ولقد أثبت له الجاحظ كلاما طويلا في ذلك،حينا عرض لما روى في الشعر من أخبار الغيلان والجن ، وسنجتزئ هنا بنقل فقرات من كلام النظام ، لنكون بمثابة الدليل على مقدرة المعتزلة على تعليل الظواهر النفسية تعليلا دقيقا ، وتفسيرها من خلال الظروف التي أدت إلىها : حان أبو إسحاق يقول في الذي تذكر الأعراب من عزيف الجنَّان وتغول النيلان : - أصل هذا الأمروابتداؤه أن القوم لما بزلوا بلاد الوحش ، وعملت فمهم الوحشة ، ومن انفرد وطال مقامه في البلاد والخلاء والبعد من الإنس استوحش،ولا سيامع قلة الأشغال والمذاكرين ، والوحدة لا تقطع أيامهم إلا بالمنى أو بالتفكير ، والفكر ربما كان من أسباب الوسوسة ، وقد ابتلي بذلك غير حاسب كأبى بس،ومثنى ولد القنافر . . . وإذا استوحش الإنسان تمثل له الشيء الصغير فى صورة الكببر،وارتاب وتفرق ذهنه وانتقضت أخلاطه،فرأى مالايرى وسمع مالا يسمعهونوهم على الشىء اليسير الحقير أنه عظيم جليل،ثم جعلوا ما تصور لهم من ذلك شعرا تنا شدوه ، وأحاديث توارثوها، فاز دادوا بذلك إيمانا ، و نشأعليه الناشي . وربى عليه الطفل،فصار أحد مم حين يتوسط الفيافى،وتشتمل عليه الغيطان فى الليالى الحنادس،فعند أولوحشة وفزعة،وعند صياح بوم ومجاوبه صدى،وقدرأى كل باطل وتوهم كل زور، ور بما كان في أصل الطبيعة كذابانفاجا، وصاحب تشنيم وتهويل، فيقول في ذلك من الشعر على حـب هذه الصفة، فعند ذلك يقول : رأيت النيلان، وكلمت ا

أنظر : الحيوان : ج ٦ س ١ ٩ ٩ وما بعدها .

السملاة ، ثم يتجاوز ذلك إلى أن يقول قتلتها ، ثم يتجاوز ذلك إلى أن يقول : رافقتها ، ثم يتجاوز ذلك إلى أن يقول "زوجتها . قال عبيد بن أيوب : \_

فله در الغول أى رفيقة الصاحب قفر خائف متقتر<sup>(۱)</sup>

فالنظام يحاول في هذا المكلام أن يبرز الأسباب النفسية الدقيقة التي أحاطت بنشأة هذه الظاهرة ، ويثبت أن عقيدة الناس في رؤية الجن والانصال سهم لانعدو أن نكون ضربا من الوهم يتسلط على تفكبر الإنسان ووعيه نتيجة ظروف خاصة ؛ فإن الإنسان إذا أحس بالوحدة أحس بالوحشة ، وإذا انقطم من حوله ما يشغله عن نفسه ويسليه عن تفكيره ، ساورته الوساوس والأوهام وامتلأت نفسه بالترهات والهواجس ، وهنا ينشغل وهمه بأمور لا وجود لها ، فيسمم مالایسمع و یری مالایری ، وهکذا کانت حیاة العربی حینها تشمله فی محراثه الوحدة،ويكتنفه في خلائه القفر والصمت ، ومحس بانقطاعه عن الحياة وعزلته عن الناس، إذا تغنى لا بحاوبه إلا الصدى ، وإذا مد بصره لا رى إلا السراب وإذا استأنس بنفسه لامحسَّ إلا بالوحشة ، وإذا لاذ بتفـكيره لايجد إلا الوساوس ، وهنا يتفرق ذهنه ، وتنتقض أخلاطه ، ويتزايد وجمه ، فيرى أمورا ويسمع أصوانا لا وجود لها . فمند ذلك يقول : رأيت النيلان وكمات السعلاة ، بل ربما يجسم له وهمه أمورا أخرى ، فيمتقد أنه قتلما أو رافقها أو تزوجها . . فيسجل ذلك فى شعره وينشده الناس حين يلتقى بهم .

ثم يعلل النظام سر انتشار هذه المقيدة وتمكنها من النفوس بأن ذلك الشعر الذي يصور هذه الأوهام ، ومحمل هذه الهواجس ، لايصادف إلا العامة السذج الذين لايستطيعون التمييزيين الحقيقة والوهم فيصدقون كل ما يسمعون دون أن بخامرهم شك في صدقه فيقول : « وممازادهم في هذا الباب وأغراه به،ومد لهم فيه

<sup>(</sup>١) العيوان : ج ٦ ص ٢٤٨ وما بمدها .

أنهم ليس يل<sup>ي</sup>ون بهذه الأشعار وبهذه الأخبار إلا أعرابيا مثلمه ، وإلا عامياً لم يأخذ نفسه قط بتمييز ما يستوجب التكذيب والتصديق أو الشك ، ولم يسلك سبيل التوقف والتثبت في هذه الأجناس قط<sup>(1)</sup> . . . »

وإنكار خرافات الجن والملانكة وغيرها من القوى الخفية لم يكن وقفا على رجال المعترلةوحده ، بل إن نساءهم أيضا كن يسخرن من عقيدة العامة فى ذلك، وينكرن كل ما يتصل بهذه العقيدة من خرافات، ولهن فى ذلك نوادر لطيفة نقل بعضها التنوخى فى « نشوار المحاضرة » فهو يروى منها : « أن مجوزا صالحة كانت معتزلية جلدة، نزل عليها لصوكانت وحدهانى البيت ـ فشمرت به فقالت : من هذا ؟ قال : أنا رسول رب العالمين أرسانى إلى ابنك الفاستى لأعظه وأعامله بما يمنمه من ارتكاب للماصى فقالت : باجبريل . سألتك باقه إلا رفقت به ، فإنه واحدى ، وغافلته وجذبت الباب محمية وجعلت الحلقة فى الرزة وجاءت بقفل فقفلته . فقال ها : إفتحى الباب كمية وجعلت الحلقة فى الرزة وجاءت أفتح الباب فتذهب عينى من ملاحظتى لنورك . فقالت : ياجبريل أخاف أن فقالت : ياجبريل إنك رسول رب العالمين لا يموزك أن تخرج من السقف ، وأحض فقالت الباب فتذهب عينى من ملاحظتى لنورك . فقال : إلى أطنى هوى . فقالت : ياجبريل إنك رسول رب العالمين لا يموزك أن تخرج من السقف ، مواحس المومة من جناحك، وتركته بهذى حتى جاء البها، فعنى وأحضر مواحب الشرطة ، وفتح الباب وقبض على اللص

وهكذا لرى أن المعتزلة رجالهم ونساءهم بل وصبيانهم<sup>(٢)</sup> أيضا يتسامون عن مستوى العامة ، ولا ينخدعون بما ينخدع به هؤلاء من ترهات وأوهام ؛ بل لقد كانوا محترمون ع<sup>ت</sup>ولهم ؛ وينزهونها عن الإسفاف والخضوع لمثل هذه الأمور التى لايقوم عليها دليل من واقع أو منطق .

> (۱) الحيوان : ج ۲ ص ۲٤٨ وما بعدها . (۲) نشوار المحامبرة : لأبي على التنوخي : ج ۱ ص ۲۷۲ . (۳) انظر : نشوار المحاضبرة . ح ۱ ص ۲۷٤ .

وكما أسهم أنكرواالاتصال بالجن، وسخروا من عقيدة الناس فى رؤيتها والاتصال بها، أنكروا كذلك ما يشامهها من صنوف الأباطيل والترهات كالأحلام والشؤم والطيرة وتحوها , وهذا هو النظام يقص علينا قصة طويلة حدثت له يستخلص منها بطلان ما يعتقده الناس من الطيرة والأحلام . يقول فى نهاية هذه القصة : « فتبين لى أن الطيرة باطلة ، . . . وعلى مثل هذا يعمل الذين يمبرون الرؤيا<sup>(1)</sup> » .

وكل هذا يدل على مبلغ اعتزاز المعتزلة بعقولهم ، وسخريتهم من كل شىء لا يخصع لسلطان العقل و المنطق ، ولقد جرهم ذلك إلى كثير من المواقف الجريئة التى لا يسوغها إلا نرعتهم العقلية الحرة ، فنقدوا الصحابة فى بعض رواياتهم وأخبارهم ، كما فعل عمرو بن عبيد مع حديث السرقة الذى رواه صفوان بن أمية<sup>(۲)</sup> ، وكما فعل الجاحظ محديث الحجر الأسود ، وأنه كان أبيض فسوده المشركون ، فقال مستهزئاً بهذا : كان بجب أن يبيضه المسلمون حين أسلموا<sup>(۲)</sup> . وكما فعل النظام مع حديث ابن مسعود الذى رواه عن انشقاق القمر ورؤيته له<sup>(4)</sup> إلى آخر ما كان لهم من مواقف تدل على اعتزازهم بالعقل مهما جرهم ذلك. إلى الخروج عن مألوف النامى .

- (ج) الدعابة والمرح :
   وتشيع في نثر المعتزلة ظاهرة أخرى ، هي مزج الجد بالهزل ، واستخدام عنصر
  - (۱) نس القصة الكاملة : في الحيوان : ج ٤ س ٤٠١.
     (۲) انظر تاريخ بغداد : ج ١٢ س ١٧٨ <sup>-</sup>
     (۳) انظر تأويل مختلف الحديث : س ٢٧
     (٤) انظر : تأويل مختلف الحديث : س ٢٠

الفكاهة والمرح في ثنايا الكلام ، و الواقم أن هذه الظاهرة كانت مر تبطة بنزعتهم الساخرة التي تحدثنا عنها آنفا ، فهم حيها يسخرون لم يكونوا حاقدين ولا متزمتين ولـكمنهم كأبوا يصدرون في ذلك عن إحساس بالتسامي المقلى ، وأن عامه الناس ف مرتبة دون مرتبتهم ، لذلك فإن سخر يتهم كانت ممزوجة بروح المرح والفكاهة؛ بل إن المخرية فى ذاتها ضرب من ضروب التفكه ؛ فهى تقوم على إبراز الميوب النفسية والخلقية والاجتماعية وما إليها من الأمور التي يخالف فيها الإنسان الأوضاع الطبيعية التي مجب أن يكون عليها ، وهذا ـ كما يقرر برجسون ـ هو الأساس الطبيعي لعملية الضحك ، فالضحك في أساسه ليس إلا صدى لنوع من المخالفة للأوضاع الطبيعية والاجتماعية . يقول « برجسون » : « . . زعموا أن الميوب اليسيرة التي نلاحظها فى الناس هى التي تضحكنا،وأنا أعترف أن في هذا الرأى جانبا كبيرا من صواب ؛ إلا أننى مع ذلك لا أستطيع أن أراه صادقا كل الصدق ، وذلك أولا لأن الحدود بين اليسير والخطير فيا يتصل بالعيوب يصعب رسمها وتعيينها ، ولعلنا لانضحك من العيب لأنه يسير؛ ل نراه يسيرا لأنه يضحكنا فها مخفف الغضب مثل الضحك ؛ بل مُذهب إلى أبعد من هذا المقول : إننا انضحك من بعض العيوب ونعرف تمام المعرفة أنها عيوب خطيرة (`) . فهذه السكلمة توضح لنا أن عملية الضحك ؛ إنما هي صدى لخالفة الإنسان للأوضاع الطبيعية على أية صورة من الصور ؛ فالعيوب الجلقية والخُلَقيه والاجْمَاعية ، هي الباءث الذي يبعث على الضحك ؛ والسخرية من هذه العيوب هي نوع من مضاعفتها وإثارة الحس تحوها، وهذه الحقيقة تفسر لنا تعريف أرسطو للملهاة « بأنها محا كاة الأراذل من الناس لا في كل نقيصة ، ولـكن في الجانب الهزلي الذي يثير.

١) الضعك : تأليف حترى برجسون أو ترجة ساى الدروبى وآخر : ص ٩٤ .

الضحك'' » وهو يعنى بهذا السخرية من الناس في أوضاعهم غير المألوفة .

إذن فالسخرية تنطوى على عنصر أسامىمن عناصر الضحك ، وهو توجيه النظر إلى العيوب اليسيرة أو الخطيرة التي يقرر برجسون أسها هى المثار الطبيعى الصحك ؛ لذاك فإن للضحك دائمًا لا كن أن يكون سويا ، بل لابد أن يكون موسوما بأى نوع من أنواع الشذوذ .

وبالاعتماد على هذه الحقيقة نستطيع أن نقرر أن عنصر الفكاهة فى نثر المعتزلة ، كان مرتبطا أوثق الارتباط بنزعتهم الفنية الساخرة التي تتمثل في موقفهم من الموام والسذج والمصابين بأى نوع من أنواع الأمحراف الخلقي أو الاجتماعي أو النفسي ؛ كالبخلاء والنوكيو الحمق والموسوسين ، ومن على شا كلتهم من الشواذ الذين كأنوا موضع سخرية ونقد من المعترلة ، ولـكن هذه الظاهرة من ناحية أخرى كانت مرتبطة بمنهج نفسي فيالكتابة ذلك هوملاحظةالقارى والترفيه عنه مايسرىءن نفسه وطأة الجد المتو اصل، حتى يكون دائماعلى جمام من قوته، ووفرة من نشاطه ، ولمل الجاحظ وحدمين كُتَّاب المعتزة، هو الذي كان يتعمد أن يمزج كتابته بروح الهزل والفكاهة قصدا إلى الترويح عن القارى.،وعدم الإثقال عليه بالجد؛ لأن النفس تسأم المجد إذا استطال ؛ لذلك فإن الجاحظ يصطنع ذلك المنهرج ويدافع عنه و يحتج له مما يسوغ فلسفته في ذلك الأنجاء فيقول : ﴿ و إِن كَناقد أملاناك بالجد وبالاحتجاجات الصحيحة والمروجة، لتكثر الخواطر وتشحذ العقول، فإنا سننشطك ببعض البطالات ، و بذكر العلل الطريفة والاحتجاجات الغريبة ؛ فرب شعر يبلغ بغرط غباوة صاحبه [ من السرور والضحك والاستطراف ] مالا يبلنه

(١) المسرحية للأستاذ عمر الدسوقي ص ١٩١ .

[حشد] أحرَّ النُّوادر وأجم المعانى ، وأنا أستظرف أمرين استظرافا شديدا : أحدها : اسماع حديث الأعراب ، والأمر الآخر احتجاج متنازعين في الكلام ومما لا يحسنان منه شيئا ؛ فإنهما يثيران من غريب الطيب ما يضحك كل أكلان و إن تشدد ، وكل غضبان و إن أحرقه لهيب النضب ، ولو أن ذلك لا يحل ، لكان فى باب اللهو والضحك والسرور والبطالة والتشاغل ما يجوز فى كل فن ، وسنذكر منهذا الشكل عللا ، ونورد عليك من احتجاجات الأغبياء حججا ؛ فإن كنت ممن يستعمل الملالة ، وتعجل إليه السآمة ، كان هذا الباب تنشيطا لقلبك وجماما لقوتك ، ولتبتدىء النظر فى باب الحمام وقد ذهب [ عنك ] المكلال وحدث النشاط ؛ وإن كنت صاحب علم وجد ، وكنت ممرنا موقحا وكنت إلف تفكير وتنقير ، ودراسة كتب وحلف تبين، وكان ذلك عادة لك ، لم يضرك مكانه من الكتاب ، وتخطيه إلى ما هو أولى بك() ، قالجاحظ هنا يوضح فلسفته فى استخدام عنصر الفكاهة والمرح فى ثناياكلامه ، وأنه لم يقصد إلى ذلك العبث، وإنا لتنشيط القارى، وتجديد رغبته في مواصلة القراءة حتى لابمل، والجاحظ فىفاسقة الضحكوالمضحك، آراءو نظريات عميقة سبق بها «هنرى برجسون» الذى وضم كتابا مستقلا يشرح فيه فلسفة الضحك والمضحك<sup>(7)</sup>

ومهما يكن من أمم ؛ فقد برزت في أدب المعترلة ظاهرة المرح والتفسكه ، ولـكنها لم تـكن بسيطة ساذجة ؛ بل كانت في معظم أمرها ـكا أشرنا ـ مرتبطة بعزعتهم الفلسفية الساخرة وإحساسهم بالسمو العقلي ، وأنهم من طبقة أخرى غير طبقة العوام ، ولعل القصة التي ذكرناها آنفاً عن ثمامة بن أشرس مع الرجل الذي يدعى الطب ، ويصف للناس دواء لأعينهم مع أن عينيه إحداها مطموسة والأخرى

- (١) الحيوان : ج ٣ م ٢٧٠ .
- ۲) انظر . النثر الفنى وأثر الجاحظ فيه س ۲٦٠ . يَ

موشوكة . لعل هذه القصة توضح لنا منهيج المعتزلة حينما كانوا يتهكمون أو يتفكهون ، وكثيراً ما كان ذكاؤهم وقوة منطقهم وسرعة خاطرهم تمينهم على استخدام روح المرح ، حقولو كانوا فى مواقف محرجة : يحكى أن أبا الهذيل العلاف لتى « مُسْتَفَا<sup>(٢)</sup> » فقال له : « انزع ثيابك ، وأخذ بمجامع جيبه . فقال أبو الهذيل : استحالت المسألة . قال كيف ؟ . قال : تمسك بموضع النزع وتقول لى انزع ! ! أترابى أنزع القميص من ذيله أم جيبه ؟ فقال له : أنت أبو الهذيل ؟ قال : نعم . قال : إمض راشدا<sup>(٢)</sup> » .

فأبو الهذيل هنا بصدد لص يريد أن يجرده من ملابسه ، ولكن أبا الهذيل لم يرتبك أو يضطرب ، بل استخدم ذكاءه وروحه المرحة فى التخلص السريع من هذا الموقف ، ولشهرة أبى الهذيل بالذكاء واللباقة عرفه اللص من جوابه .

وقال أبو العيناء : «كنت عند ان أبى دؤاد بعد قتل ان الزيات ، فجى. بالجاحظ مقيداً ، وكان فى أسبابه وناحيته . فقال ان أبى دؤ اد للجاحظ : ما تأويل هذه الآية : « وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهى ظالمة إن أخذه ألي شديد » ؟ فقال : تلاوتها تأويلها \_ أعز الله القاضى \_ فقال : جيئوا محداد . فقال : \_ أعز الله القاضى \_ ليفك عنى أو ليزيدنى ؟ فقال : بل ليفك عنك . فجىء بالحداد ؛ فنمزه بعض أهل المجلس أن يعنف بساق الجاحظ ويظيل أمره قليلا فقعل . فلعمه الجاحظ وقال : إعمل عمل شهر فى يوم ، وعمل يوم فى ساعة ، وعمل ساعة فى لحظة ، فإن الضرر على ساق ، وليس بجذع ولا ساجة ، فضحك ابن أبى دؤاد وأهل المجلس منه . وقال ابن أبى دؤاد لحمد بن منصور : أنا أثق بظرفه ولا أتق بدينه <sup>(7)</sup> » .

- (۱) يظهر أنه كان من مشهورى اللصوص والسقف بالتحريك طول في انحناء .
   (۲) تاريخ بغداد : ج ۳ س ۳٦٧ .
  - (۴) تاریخ بغداد : ج ۱۲ س ۲۱۸ .

ولقد كان الجاحظ ـ كما أشرنا ـ من أكثر رجال المعتزلة دعابة وتفكها ، ولعل السبب فى ذلك ، هو ماكان يحسه فى أعماته من نقص مَرَدَّ مإلى ما منيت به خلقته من تشويه ، ولكن ذلك النقص لم ينعكس على سلوكه ضيقاً من الحياة وتبرماً من الناس ؛ بل انعكس على سلوكه ظلا خفيفاً وروحاً طروبا ، ونفساً فكمة منطلقة لا تعرف العبوس .

لقدكان الجاحظ ـ محق ـ شخصية فذة عظيمة ، أتيح لها من وجوه الكمال مالم يتح لغيرها ، لذلك لم ينل منه ذلك النقص الخلتى ؛ بل لقد كان هو أحياناً يسخر من نفسه ، ويتخذ من دمامة خلقته مادة للمرح والتفكه ، وهل ثمة شىء أدل على الروح المرح والطبيمة للنبسطة والمزاج للتهال من أن يضحك الإنسان من نفسه ؟ « دخل عليه يوماً غلام فرآه نجتهد فى الدعاء نقال : ما بك يا مولاى ؟ قال : قد وجدت نفسى أني صرت هزؤ اللناس ، فأنا أدعو الله أن يصلح ما بى من العيوب . فقال : أيسر عليه أن يصنعك جديداً<sup>(1)</sup> » .

فهو هنا يسخر من نفسه سخوية لاذعة ؛ ويذهب فى التهسكم بخلقته إلى أبعد حد ممكن ؛ فقد لا يكون لهذه القصة أصل من الواقع ، ولسكن تشبثه بروح الضحك ، جعله يختلق القصص ليضحك حتى من نفسه .

وقال الجاحظ عن نفسه : « ما أخجلنى أحد مثل امرأتين رأيت إحدام. فى المسكر،وكانت طويلة القامة، وكنت على طعام، فأردت أن أمازحها فقلت: إنزلى كلى معنا . فقالت : إصعد أنت حتى توى الدنيا، وأما الأخرى؛ فإنها أتتنى وأنا على ناب دارى فقالت : لى إليك حاجة، وأريد أن تمشى معى ؛ فقمت معها

(۱) دائرة معارف البستاني : مجلد ٦ ص ٢٤٨.

إلى أن أتت بى إلى صائغ يهو دى فقالت **له : مثل هذا وانصر فت . فسألت الصائخ** عن قولها فقال : إنها أتت إلى بفص وأمر تنى أن أنقش لها عليه صورة شيطان فقلت : يا ستىمارأيت الشيطان ، فأتت بك وقالت ما سمعت<sup>(1)</sup> » .

وللجاحظ فى ميدان الضحك والفكاهة صولات وجولات، يعرفها كل من تمرس بفنه،وأحس بروحه المرحة تنساب فى ثنايا أصلوبه،فتشيع فيه البهجة والبشر والسرور<sup>(17)</sup> .

(۱) سرح العيون : ص ١٥٦ . (٢) انظر ماكتبته من دعابة الجاحظ وفكاهته فيكتاب : النثر الفنى وأثر الجاحظ فيه. ص : ٣٦٠ . تعقيب

هذه دراسة للنثر عند المعترلة ، قامت على تتبع الخصائص التي كان يتميز بها هذا النثر، وإبراز التأثيرات المذهبية الخاصة التي يمكن ردها إلى للذهب الذي كانوا يعتقونه ، وإلى الهدف الذي أملاه عليهم إيمانهم مهذا للذهب ؛ ثم إلى الثقافة الواسعة المتنوعة التي اضطرتهم إليها مستوليتهم نحو ذلك الهدف وهو الدقاع عن الدين وعقيدة التوحيد بنفس الأسلحة التي كان يستخدمها خصومهم من استمانة بنظريات الفلسفة ، وكل ذلك في ضوء دراستنا وتحليلنا لبعض ،اذج من نثرهم في مختلف المجالات .

وقد انتهت بنا در استنا لنثر الممتزلة إلى حقيقة هامة يمكن تلخيصها فما يلى :

إن ثقافة المعترلة الواسعة المتنوعة التي هي خلاصة ثقافات أربع كانت موجودة في ذلك الحين وهي : الثقافة العربية \_ الثقافة الفارسية \_ الثقافة اليونانية \_ الثقافة الهندية \_ قد أمدتهم بطاقة فكرية وأدبية ضخمة ، وأنهم قد استطاعوا مهذه الطاقة أن يطوروا النثرالعربي ، ويفتحوا أمامه الطريق إلى آفاق جديدة رحيبة ، ويمكن أن يقال \_ بلغة النقد الحديث \_ إنهم طوروه من ناحية شكله ومن ناحية مضمونة . لأنه إذا كانت مقومات الأدب الأساسية التي تتمثل في هاتين الناحيين إما هي مستمدة من ثقافة الأديب ومقوماته الفكرية والشعورية ؛ فإنه من الطبيعي أن تجد المعتزلة نثراً يختلف في شكله ومضمونه عما عداء من نثر .

( 1 ) ناحية المضمون : –

أما من ناحية المضمون، نقد وسموا أفقه فيها بصفة تدعو إلى الإعجاب؛ فقد عالجوا به ــ إلى جانب الموضوعات المروفة من قبل ــ كل ما انفعلت به عقولهم وأفست به مشاعرهم من مشاهد هذا الكون وأسراره وحقائقه وبعبارة أخرى عالجوا به معظم ما وعاه زمانهم من معارف،وسجلوا فيه ما يمكن أن يجول فى النفس الإنسانية من خواطر ، و إننا بهذا لا نبالغ فى الحكم مبالغة لا يسندها الدليل ، فإن هذه الشواهد التى قدمناهامن نثرهم فى مختلف الموضوعات ، لتعطينا أوضح صورة عن هذه المقلية الفذة ، وعن تلك الطاقة الفنية الكبيرة التى أخضعت لها مجال العلم والفلسفة .

وإذا كان النثر قبل للمتزلة قد عبر فى حدود ضيقة عن احتياجات خاصة كالرسائل الديوانية و الإخوانية ، ولم يكد يتجاوز ذلك إلى شىء غيره ، فإن النثر عند المتزلة قد عبر عن احتياجات المجتمع من حيث مشكلاته العامة من سياسة ودين وأخلاق واتجاهات مذهبية وعصبيات عنصرية ؛ كما عبر عن الكون كله و أتخذ من مظاهره ومشكلاته فى مختلف مجالاتها المادة التى بنى عليها .

لقد عجر هذا النثر عن قضايا الإنسان،والحيوان ، والطبر ، والنبات ، والطبيعة والطب ، والفلسفة ، والدين ، والأخلاق ، والطباع ، والاجهاع ، وأحوال النفس ، والتعليم ، والبيان ، والتبيين ، والسياسة ، والجد ، والهزل ، والمغنين ، والقيان ، والسود ، و الحر ، والبيض ، والترك ، والعرب ، والعجم ، والنصارى ، والمسلمين ، واليهود ، عبر نثر المعتزلة عن هذا كله ، واستوعب كل ما يمكن أن يجول فى خاطر الإنسان من معنى أو مادة ، والذى يرجع إلى آثارهم النثرية محس إحساساً عميماً بتلك الخطوة الفسيحة التى خطاها النثرالعربى فى ذلك المفجار . وليس من شك فى أن هذا كله كان من وحى ثقافتهم الخصبة العميقة التى شملت على العمق ، وجملتهم قادرين على ابتداع المانى و ابتكار الأفسكار م ، وطبعتهم على العمق ، وجملتهم قادرين على ابتداع المانى و ابتكار الأفسكار م ، وطبعتهم على العمق ، وجعلتهم عادرين على ابتداع المانى و ابتكار الأفسكار ، وطبعتهم - 414 -

واتساعها ، وقد استلهم كثير من الشعراء والـكمتاب تلك الأفـكار على نحو ما أشرنا إلى ذلك ، وعلى نحو ما سيتبين لنا عند حديثنا عن شعر المعتزلة .

ومن ناحية ثالثة ؛ فقد أضاف للمتزلة إلى النثر بعض الطواهر الجديدة كاستخدامهم للمنهج الجدلى الذى يقوم على البراعة فى دعم الموضوع بالدليل والحجة ، ولقد تهين لنا من النماذج التى عرضناها لهم فى ذلك المجال مدى ما كانوا يتمتعون به من طاقة جداية ممتازة ، مكنتهم من أن يتكلموا فى الشىء ونقيضه بمستوى واحد من القوة والإجادة .

ولقد كان استخدامهم لهذا المنهيج ، أثراً من آثار ثقافتهم العقلية التي كان في مقدمتها الفلسفة والمنطق ؟ ثم ضرورة اضطرتهم إليها طبيعة مهمتهم التي تهدف إلى تقرير تعماليم دينهم ومبادىء مذهبهم ، عن طريق الحجج العقلية والبراهين المنطقية .

ومن تلك الظواهر أيضاً استخدام التعبير الأدبى فى معالجة الموضوعات التى تغلب عليها الصبغة المقلية ، وقد رأينا بمض تماذج لذلكعند النظام والجاحظ والصاحب ابن عباد وأبى حيان التوحيدى ، وقد ذكر نا أن السبب ذلك، هو أن نزعتهم الفنية وثقافتهم الأدبية الواسعة كانت تسيطر عليهم حتى حيمًا يعرضون لموضوع هو أقرب إلى الناحية العلمية أو الفلسفية منه إلى الناحية الأدبية ، ولعانما نذكر هنا ما كتبه الصاحب بن عباد فى رسالته الطبية ؟ وما كتبه التوحيدى أيضاً عن العالم وتناقض أحواله ، فهذه الموضوعات كما يبدو من طبيعتها – تتسم فالطابع العلى الفلسنى ، ولكن هؤلاء الكتاب قد عرضوها بصورة هى أقرب ما تكون إلى التعبير الأدبى .

ومن تلك الظواهر أيضاً،النهكم الذى يقوم على أسس فكريةونفسية ، لا على أحقاد وعداوات فردية ، وقد تحدثنا عن طبيءة التهكم وعن الصبغة التي كان يصطبغ مها ، عندماعرضنا ماذج له عندكل من النظام وتمامة ن أشرس والجاحظ. وبينا أن منهجهم فى التهكم ،كان يعتبر ترقيه لفن الهجاء فى الأدب العربى ؛ فمو يعتبر لوعامن الارستقر اطية العقلية وانعكاساً للإحساس بالسمو الفكرى الذى كان يضفى عليهم لوعا من الزهو بأنفسهم ينظرون من خلاله إلى الناسعلى أنهم فى مستوى أقل ؛ ومثل هذا الشمور،يؤدى إلى وع خاص من التهكم هو التهكم المشوب بروح العطف والشفقة .

ومن تلك الظواهر ظاهرة المرح والدعابة ، وقد بينا أن هذه الظاهرة مرتبطة إلى حد كبير بظاهرة التمكم والسخرية . والدعابة عند المعتزلة ، لم تمكن لمجرد العبث أو الهو ، ولكن كانت لمم فى ذلك فلسفسية خاصة وضحما الجاحظ بقوله : ﴿ وإن كناف الملناك بالجد وبالاحتجاجات الصعيحة والروجة لتكثر الخواطر وتشحذ العقول، فإننا سننشطك ببعض البطالات وبذكر العلل الطريغة والاحتجاجات الغريبة . . . . فإن كنت ممن يستعمل الملاق وتمجل إليه السآمة ، كان هذا الباب تنشيطًا لقلبك وجماما لقوتك<sup>(1)</sup> » ثم يقول أيضاً : « ولو كان الضحك قبيحاً من الضاحك وقبيحاً من المضحك ، لما قيل للزهرة والحبرة والحلى والقصر المبنى كأنه يضحك ضحكا . وقد قال الله جل ذكره : ﴿ وأَنه هو أَضْحَكُ وأَنَّكَى وأَنه هو أَمَاتَ وأَحَيًّا ﴾ فوضَّم الضَّحَكُ بحذاء الحياة ، ووضع البكاء بجذاء الموت . وأنه لا يضيف الله إلى نفسه الغبيح ، ولا يمن على خلقه بالنقص، وكيف لا يكون موقعه من سرور النفس عظيما ، ومن مصلحة الطباع كبيراً ، وهو شيء في أصل الطباع وفي أساس التركيب، لأن الضحك أول خير يظهر من الصبي ، وبه تطيب نفسه ، وعليه ينبث شحمه ، ويكثردمه الذي هوعلة مروره ومادة قوته<sup>(۲)</sup> » وهكذا برى أن دقاع الجاحظ عن الضحك بدل

- (۱) الحيوان . ج ۳ ص ۲ .
- (٢) البخلاء : ج ١ ص ٢٨ .

على وعى دقيق بطبيعة هذه الظاهرة وأثرها فى حياة الإنسان ، وأن شيوع ظاهرة المرح والدعابة فى نثر المتزلة -- وفى نثر الجاحظ بصفة خاصة - لم يكن لهواً ولا عبثاً وإنما هو منهج يقوم على أسس فـكرية ونفسية .

( ) ناحية الشـكل :

أما الناحية الشكلية المتصلة بالألفاظ والأساليب ، فقد كان للمعتزلة فيها دور كبير ، يمكننا أن نتصور قدره إذا عرفنا أن المعتزلة هم الذين وضعوا الأسس الأولى لعلم البلاغة العربية ؟ فتحدثوا عن مشكلة الألفاظ وصفاتها ، ومواقعها من الجلة ، وعلاقتها بالمعانى،ومناسبتها لأحوال السامعين ؟ كما تحدثوا عن السجع والإنجاز والإطناب ؛ وما إلى ذلك من الأمور التى تتقوم بها الناحية الشكلية فى بلاغة الكلام ، وكانت لهم فى كل ناحية من هذه النواحي آراء ونظريات تدل هلى حس عميق بفن القول ، وما لهذه الجوانب الشكلية من أثر كبير فى تقويم العمل الأدبى .

فنى الألفاظ وحسن اختيارها ، وضرورة مطابقتها للمانى ، ومناسبتها للمقام يقول عمر و بن عبيد حيما سئل عن البلاغة هى : ﴿ ما بلغ بك الجنة ، وعدل بك عن النار، وما بصرك مواقع رشدك وعواقب غيك، قال السائل : ليس هذا أريد ، قال : من لم محسن أن يسكت لم محسن أن يستمع ، ومن لم محسن الاستماع لم حسن القول . قال : ليس هذا أريد . قال : قال النبى صلى الله عليه وسلم ﴿ إِمَّا معشر الأنبياء بكاء ﴾ . قال السائل : ليس هذا أريد . قال : كانوا مخافون من فتنة القول، ومن سقطات الكلام، ما لامخافون من فتنة السكوت ومن سقطات العمت . قال السائل : ليس هذا أريد . قال عرو : فكأنك إنما تريد تخير القفظ فى حسن الإفهام ؟ قال : نم . قال : إلك إن أردت تقرير حجة الله فى عقول المتكامين، وتحفيف المؤنة على المستمعين ، وتربين تلك المعانى فى قاوب المريد من بالألفاظ المستحسنة فى الآذان ، المقبولة عند الأذهان ، رغبة فى سرعة استجابتهم ، و نتى الشواغل عن قلوبهم ، بالموعظة الحسنة على الكتاب والسنة ، كنت قد أوتيت فصل الخطاب ، واستوجبت على الله جزيل النواب<sup>(١)</sup> » .

ويقول بشر بن المعتمر فى محيفته التي وضعت الأساس الأول لعلم البلاغة : « ومن أراغ معنى كريما فليلتمس له لفظا كريما ؛ فإن حق هذا المعنى الشريف اللفظ الشريف ، ومن حقمها أن تصونهما عما يفسدهما ويهجنهما .... وكن فى ثلاث منازل : فإن أولى الثلاث أن يكون لفظك رشيقًا عذبًا ، وفخمًا وسهلا ويكون معناك ظاهرا مكشوفا وقريبا معروفا ، إما عند الخاصة إن كنت للخاصة قصدت ، و إما عند العامة إن كنت للعامة أردت ، والمعنى ليس يشرف بأن يكون من معانى الخاصة ، وكذلك ليس يتضم بأن يكون من معانى العامة ، و إنما مدارك الشرف على الصواب ، وإحراز المنفعة مع موافقة الحال ، وما يجب لـكل مقام من المقال، وكذلك اللفظ العامى والخاصى؛ فإن أمكنك أن تبلغ من بيان لسانك، و بلاغة قلمك ، ولطف مداخلك ، واقتدارك على نفسك ، أن تفهم العامة معانى الخاصة ، وتكسوها الألفاظ الواسعة التي لا تلطف على الدهماء ، ولا تجفو عن الأكفاء ، فأنت البليغ التام . فإن كانت المزلة الأولى لا توانيك ولا تعتريك ولانسنج لك عند أول نظرك، وفي أول تـكلفك، وتجد اللفظة لم تقعمو اقعها، ولم تصر إلى قرارها ، وإلى حقياً من أما كنها المقسومة لها ، والقافية لم تحلُّ في مركزها وفي نصابها ، ولم تتصل بشكالها ، وكانت قلقة في مكانها ، ونافرة من موضعها ، فلا تدهمها على اغتصاب الأماكن ؛ والنزول في غير أوطانها (٢) ... >

فيذه الـكلمة ؛ تشرح لنا بوضوح ، القيمة الفنية التي تتوقف على استخدام

- (١) البيان والنتين : ج ١ ص ١٢٦ ، ١٢٧ .
  - (٢) البيان والتبيين : ج ١ ص ١٠١ .

(م \_ ٢١ أدب المعتزلة )

الحكامة وحسن اختيارها ووضعها في المكان الملائم لها من الجلة ، وعدم قسرها على معنى لا تحسن دلالتها عليه ؟ ثم مراعاة حال المخاطب من حيث المكلمات التى يخاطب مها ؟ فألفاظ العامة ليست تصلح للخاصة ، كما أن ألفاظ الخاصة لاتصابح للعامة ، فلمكل مقام مقال .

وبمثل هذا الوضوح لقضية الألفاظ وعلاقتها بالمعانى ، ودورهما الذى تؤديه في إحكام الكلام و بلاغته ، يقول ثمامة بن أشرس في وصفه لبلاغة جعفر بن يحيى : « وكان جعفر بن يحيى أنطق الناس قد جع الهدو، والتمهل والجزالة والحلاوة و إفهاما يغنيه من الإعادة ؛ ولو كان في الأرض ناطق يستغنى بمنطقة عن الإشارة لا ستغنى جعفر عن الإشارة ، كما استغنى عن الإهارة ، وقال مرة : ما رأيت أحدا كان لا يتحبس ، ولا يتلجلج ، ولا يتنحنح، ولا ير تقب لفظا قد استدعاه من بعده ولا يلتمس التخلص إلى معنى قد تعصى عليه طلبه ، أشد اقتدارا ولا أقل تكلفا من جعفر بن يحيى<sup>(1)</sup> » .

وقد قال الجاحظ تعقيبا على كلام ثمامة : « وهذه الصفات التي ذكرها ثمامة ابن أشرس ، فوصف بها جعفر بن مجي كان ثمامة بن أشرس قد انتظمها لنفسه واستولى عليها دون جميع أهل عصره ، وما علمت أنه كان فى زمانه قروى ولا بلدى ،كان بلغ من حسن الإفهام مع قلة عدد الحروف ،ولا من مهولة المخرج مع السلامة من التكلف ،ما كان بلغه ،وكان لفظه فى وزن إشارته ،ومعناه فى طبقة لفظه ، ولم يكن لفظه إلى سممك بأسرع من معناه إلى قلبك · قال بعض الكتاب : معانى ثمامة الظاهرة فى ألفاظه ، الواضحة فى محارج كلامه ،كا وصف الحريمى شعر نفسه فى مديح أبى دلف حيث يقول : –

له کلم فیـــــك معقولة إزاء القلوب كركب وقوف<sup>(\*)</sup> » \_\_\_\_\_\_

(۱) البیان والتبین : ج ۱ م ۱۱۸ .
 (۲) البیان والتین : ج ۱ ، ۱۲۷ م ۱۲۰ .

فهذا التعليق من الجاحظ \_ على الرغم من أنه يصور لنا بلاغة ثمامة ودقته فى اختيار الألفاظ والملاءمة بينها وبين المعانى \_ يدل كذلك على عمق إدراك الجاحظ ، ومدى حسه وفهمه لهذه القضية ، وفى الحق أن الجاحظ رما كان أدق حسا وأوسع فهما وأكثر ممالجة لها من غيره ، فأراؤه فيها أراء ناضجة ، تدل على حس عيق بقيمة الكلمة، ومالها من أثر فى رونق الكلام و بلاغته ، يقول الجاحظ فيا قال من حديث عن قضية الألفاظ : « ولكل ضرب من الحديث ضرب من المفظ ، ولكل نوع من المعانى نوع من الأسماء ، قالسخين السخيف ، والخفيف بالغظ ، والحزل للجزل ، والإفصاح فى موضع الإفصاح ، والكناية فى موضع المحتاية ، والاسترسال فى موضع الاسترسال ، وإذا كان موضع الحديث على أنه مضحك مايه، وداخل فى باب المزاح والطيب ، قاستعملت فيه الإعر اب، انقلب عن جهته ، و إن كان فى لفظه سخف وأبدات السخافة بالجزالة، صار الحديث الغدى وضع على أن يسر النفوس ، يكربها ويأخذ بأ كظامها<sup>(1)</sup> » .

فالجاحظ يضع فى هذه الكلمات نظرية بلاغية دقيقة ، نقوم على استخدام الكلمة ، ورعاية الصلة الطبيعية بينها و بين المعانى التى تعبر عنها ، والمقام الذى تر د فيه ، فـكل لوع من المعالى له لوع من الكلمات ، وفنية الكانب تتجلى فى أن يعطى كل معنى اللفظ الذى يناسبه ، فالسخيف للسخيف ، والخفيف للخفيف ، والجزل للجزل ، وهكذا ، ثم إذا كان المقام مقام هزل ولهو ، فلا ينبغى استعال الإعر اب ، حتى لا يخرج الكلام عن جهته ، ويتحول عن غرضه .

ويلح الجاحظ فى تقريره هذه النظرية بما يزيدها وضوحا وجلاء فيقول \* ومتى شاكل – أبقاك الله – ذلك اللفظ معناه ، وأعرب عن فحواه ، وكان لتلك الحال وفقا ، ولذلك القدر لفقا ، وخرج من سماجة الاستكراه ، وسلم من فساد

(١) الحيوان : ج ٢ ص ٣٩ .

التكلف ، كان قمينا محسن الموقع وبانتقاع المستمع ، وأجدر أن يمنعجانبه من تناول الطاعنين ، ومجمى عرضه من اعتراض العيابين ، ولا نز ال القلوب به معمورة والصدور مأهولة ، ومتى كان اللفظ أيضا كريما فى نفسه متخيرا فىجنسه، وكان سليا من الفضول ريئا من التعقيد ، حبب إلى النفوس ، واتصل بالأذهان ، والتحم بالمقول ، وهشت إليه الأسماع ، وارتاحت له القلوب ، وخف على ألسنة الرواة ، وشاع فى الآفاق ذكره ، وعظم فى الناس خطره ، وصار ذا مادة لامالم الرئبس ورياضة للمتمل الريض<sup>(1)</sup> » .

وكما عالج رجال المترنة قضية الألفاظ على هذا النحو الدقيق ، عالجو اكذلك قضية الجل من حيث كونها مسجوعة ، أو فير مسجوعة ومتى يحسن السجع ومتى يقبح ، ومتى يكون طبيعيا مقبولا ، ومتى يكون مرذولا مجتلبا ، فنى السجع المقبول بقول الجاحظ : • ... إذا لم يطل ذلك ، ولم تكن القوانى مطلو بة مجتلبة ، أو ملتمسة متكلفة وكان ذلك كقول الأعرابي العامل الماء : حلبت ركابي ، وحرقت ثيابي ، وضر بت محابي ، ومنعت إبلى من الماء والكلاً . قال : أو سجع أيضا ؟ فقال الأعرابي : فكيف أقول؟ لأنه لوقال: حلبت إبلى أو جالى أو نوق أو بعرابي أو صرمتى ، لكان لم يعبر عن حق معناه ، وإنما حلبت ركابه ، فكيف يدع الركاب إلى غير الركاب وكذا قوله. حرقت ثيابي وضربت محابي ، لأن الكلام إذا قل وقع وقوعا لا بحوز تغييره ، وإذا طال وجدت في القوافى ما يكون مجتلبا ومطلو با مستكر ها<sup>(٢)</sup> .

قالجاحظ هنا يقنن للسجع، ويمدد مواضعه ، ويبين أن السجع المقبول هو مالم تطل فيه القوافى، لأن القوافى إذا طالت لم يسلم من الاجتلاب والاستــكر اد ، والسجع إذا لم يوح به المقام ،ولم تفرضه ضرورة الـكلام كهذا المثال الذى أورده الجاحظ

- ۱) البيان والتبيين : ج ١ س ٢٨٢ .
- (٢) البيان والتبيين : ج ١ ص ٢٨٢ .

كان نوعا من السخف الذي يزرى بالـكلام ، و يغضُّ من قيمته وجاله .

وهكذا نرى أن رجال الممتزلة ، يلحون في تقرير هذه النظريات البلاغية التي تتصل باللفظ والجملة ، وبعبارة أخرى ، تتصل بالجانب الشكلي في بلاغة الـكلام ، وكيف يتحتم على الأديب أن ير اعى هذه القوانين التي رسموها ، حق بتوفر لمكلامه من القوة والإجادة ما يحمى جانبه من عيب العيابين ، وطمن الطاعنين كما يقول الجاحظ .

ولم يقف جهد المعتزلة عند وضم هذه الآراء فى صورتها النظرية فقط ، بل لقد طبقوها فى أدبهم تطبيقاً دقيقاً ؛ فقد رأينا من التمادج التي عرضناها من نثرهم صورة من هذا الوعى الدقيق لمشكلة الألفاظ ، وكيف أنهم كانوا يستخدمون الكلمة استخداماً يبرز قيمتها ويكشف عن معناها . ولقد ساعدهم على ذلك ثقافتهم اللغوية الواسعة التيجملتهم يخبرون أسرار اللغة ، ويلمون دقائقها ، ويحبطون بمعظم مفرداتها ؛ فوضعوا كل كلة في بيئنها ، وكل لفظة في مكانها دون معاناة أو تسكلف ، إنهم فى الفلسفة يتسكا، ون بألفاظ الفلسفة .كالعلة والسبب والنتيجة والعرض والجوهر والـكم والـكيف ، وما إليها من ألفاظ الفلسفة . وإذا تحدثوا عن البخل والبخلاء مثلا ، استخدموا في هذا الجال الألفاظ الدقيقة المعبرة التي تتصل بطبيعة البخل وحياة البخلاء من : بخل وشح وحرص وجشع وطمع وجمع ومنع وحكرة وكسرة وعسرة وحبة ودانق وقيراط وربع ونصف وذرة ولقمة ومثقال واحتكار وادخار وحذر وتقتير ، وما إلى ذلك من الألفاظ الكثيرة التي هى أفرب إلى طبيعة ذلك المجال ، وإذا رووا شيئًا من كلام العامة أو نوادر المولدين ؛ فإلمهم يروونه على ما هو عليه لا يعربونه ولا يحولونه عن جهته ؛ لأن الإعراب عندهم يفسد نوادر المولدين ، وهذا تطبيق لآنجاههم في رعاية الظروف ومقتضيات الأحوال . من ذلك مثلا ما رواه الجاحظ من حديث ملحو**ن**  عن أبى إسحاق النظام قال: «فلما جزنا حده وتخلصنا منه ، قال إبر اهيم فى كلام له كثير بصدد خصاله المذمومة ؛ فكان آخر كلامه أن قال : إن كنت سبع قاذهب مع السباع » ثم يعاق الجاحظ على هذا بقوله : « ولا تنكروا قولى وحكايتى عنه بقول ملحون من قولى « إن كنت سبع » ولم أقل « إن كنت سبعاً » ثم يعال هذا بقوله : « وأنا أقول إن الإعراب يفسد نوادر المولدين ، كما أن اللحن يفسد كلام الأعراب ؛ لأن سامع ذلك الكلام ، إنما أعجبته تلك الصورة وذلك الحرج ،ونلك اللغة وتلك العادة ؛ فإذا دخّلت على هذا الأمر – الذى إنما أضحك بسخفه و بعض كلام المجمية التى فيه – حروف الإعراب والتحقيق والتثقيل وحولته إلى صورة ألفاظ الأعراب الفصحاء وأهل المروءة والنجابة ، انقلب المغى مع انقلاب نظمه وتبدلت صورته »<sup>(1)</sup>

وكما النزم المعتزلة فى نثرهم نظريتهم فى المكلمة وحسن اختيارها ووضعها فى المكان المناسب لها، وللطابقة بينها وبين ما يقتضيه، المقام النزموا كذلك نظريتهم فى السجع ، فالسجع فى كلامهم ليس ظاهرة عامة مطردة تأتى لضرورة وغير ضرورة ، وإنما السجع لا يقع فى كلامهم إلا فى الظروف التى وضحها لنا الجاحظ ، والشواهد التى قدمناها من نثر المعتزلة فى مختلف الفنون ، شاهد صدق على أنهم – بصفة عامة – لم يكونوا يؤثرون السجع إلا إذا حسن موقعه من المكلام ، بحيث لا تأتى كلة فى غير موضعها ،أو تقسر لفظة على غير مكانها .

آية هذا كله، أن نثر المعتزلة لم بكن من ناحية شكله أومضمونه استمر ارآ مطلقاً فنثر العربي من قبل ، ولكنه كان مرحلة جديدة لذلك النثر ، تمثلت فيها خصائص هذه المقلية التي تعتبر هي في ذاتها مرحلة جديدة في تاريخ الفكر الإسلامي .

(١) الجيوان ج ١ ص ٢٨٢ .

الفصل لثاني

شعر المعتزلة

۱ – طبيعة هذا الشعر :

لم يؤثر عن المعترنة شعر بالقدر الذى أثر عنهم من النثر ؛ ولم يشتهر أفذاذ رجالهم فى التاريخ على أنهم شعراء بنفس الرتبة التى اشتهروا بها على أنهم كتاب ؛ فواصل بن عطاء وعرو بن عبيد وأبو الهذيل العلاف وإبراهيم النظام وأحد بن أبى دؤاد والجاحظ وثمامة بن أشرس و بشر بن المعتمر والصاحب بن عباد وغير هؤلاء من مشاهير المعترنة وكبراء رجالهم ، لم ينل واحد منهم حظًّا من الشهرة فى التاريخ على أنه شاعر ؛ بل ربما كان الشعر الذى أثر عن بعضهم<sup>(1)</sup> أضعف بكثير مما أثر عنه من نثر ؛ قالجاحظ مثلا يعتبر إماما فذا من أثمة البيان ، ورائدا من رواد النثر الفنى الذين اختطوا أمامه طريقا فسيحا لقى فيها ضروبا مختلفة من التطور ، بل لعلنا لا نبعد إذا قلنا إن الجاحظ هو الشخصية الأدبية الفذة التي لعبت أكبر دور وأخطره فى تطوير النثر الدربى ، وفى خلق ظواهر أدبية جديدة لم يكن لها أن تخلق لو لم تت لها فنية كفنية الجاحظ وثقافة كثة نفية من عام كام ؛ فإن الشعر الذى أرعنه

(۱) نحن لا نقصد هنا بطبيعة الحال تمميم الحكم ، وإنما قصدفا فقط أن نشير إلى هذه الظاهرة في صورتها العامة ، وهي أن المعترلة لم يؤثر عنهم شعر كثير جيد ، وإلا فإننا سنجد لبعض شعراء المعترلة كالنظام وبشمر بن المعتمر وأبي الحسن الجرجاني والصاحب بن عباد شعراً قد بلنم حد الروعة والإجادة .

(۲) تحدثت فى كتاب « النثر الفنى وأثر الجاحظ فيه » حديثا مفصلا عن أثر الجاحظ فى تطوير النثر العربى ، وإبراز ظواهر جديدة فى هذا النثر لم تـكن معروفة من قبـله ؟ ثم احتذاها الـكتاب من بعده . لم يرتفع إلى تلك القمة السامقة التي ارتفع إليها نثره ؛ بل لعله لم يدن إليها شيئًا من الدنو ، ولملنا لانحار كثيرا إذا ما أخذنا نلتمس السبيل إلى تعليل هذه الظاهرة التي قد تبد وغريبة . إذ كيف لم ينبخ من هؤلاء الرجال الأفذاذ الذين لمت أسماؤهم على صفحات التاريخ شاعر واحد ؟ وكيف لم يرتفع شعرهم كثرة و إجادة إلى المستوى اللائق بهم كقادة للفكر وأثمة للبيان ؟؟.

لقدعر فنا فيا سبق من دراسة طبيعة التكوين الثقافى للمعتزلة ،وطبيعة للمهمة التي استغرقت جل نشاطهم العقلى ، أنهم كانوا أصحاب فكر جديد قومته ثقافة عقلية خالصة ترتكز على أسس من المنطق والفلسفة ، وكان ورا رغبتهم الجامحة فى الاستزادة من هذا الفكر الجديد هدف كبير واضح ، هو الدقاع عن عقيدة التوحيد بطريقة جديدة لا تستند فقط إلى مجر د الدليل النقلى كما كان يغمل أهل السنة القدماء . ولكنها تستند إلى جانب ذلك إلى الدليل المنطقى الذى أصبح هو طابع العقل الجديد في البيئة الإسلامية بعد أن غرتها تيارات مختلفة من الآراء والمذاهب ، وانتشرت فيها ألوان متعددة من الثقاقات والمارف .

إذن فطبيعة التكوين النقافي للمعتزلة ، وطبيعة للهمة التي كرسوا جهوده في سبيلها وهي الدفاع عن دينهم ومبادئهم ، ومقارعة خصومهم بالحجة والبرهان لم تمكن تسمح لهم بالإكثار من قرض الشعر والافتنان فيه ، لأن الشعر له مجال خاص هو التعبير عن التجارب النذسية التي ينفعل بها الشاعر انفعالا خاصا . أما للناظرة والمناقشة واستخدام الأدلة المنطقية والبراهين المقلية ، فليس ذلك مما يستطع الشعر أن يعبر عنه ، ولعل هذا هو السبب في أننا لا نجد للمعتزلة شعرا كثيرا جيدا ، إلى جانب ما وجدنا لهم من فنون نثرية كثيرة تنعكس عليها آثار ثقاقتهم العقلية ، وتتجلى فيها خصائص بيئتهم الفكرية وزعاتهم الأخلاقية ، وكل ماوجدنا لهم من شعر أن يكون مقطعات وأبياتا يسيرة متناثرة في ثنايا كتب الأدب واللغة والتاريخ ، فلم نعثر لأحدم مثلا على ديوان يستوعب عددا من القصائد فى مختلف الفنون والموضوعات ، بل لم نمثر لأحدم على مجموعة من القصائد المكتملة التى يمكن أن تكون فى مجموعها صوره واضحة عن نمط شعرى معين نستطيع أن نستخلص منه خصائص مدرسة ، أو آتجاه ، أو مذهب .

حقا لقد حفظت لنا بعض كتب التاريخ والأدب طائفة غير قليلة من القصائد الطويلة الجيدة فى مختلف الموضوعات ﴿ للقاضى أبى الحسن الجرجاى » وهو من رجال المعتزلة الذين عدهم ان المرتضى فى كتابه «المنية والأمل» ضمن طبقات المعتزلة الذين عاشوا فى القرن الرابع حيث توفى سنة ٢٦٦ ه<sup>(1)</sup> ، ولكن الجرجانى لم يكن من رجال المعتزلة الذين شفلتهم مبادئهم شغل دفاع ومناقشة ، ولم يتصل بمذاهب الفلسفة على النحو الذى رأيناه عند الطبقات الأولى من المعتزلة كأبى المذيل والمنظام والجاحظ ، فصلته بالاعتزال كانت صلة اعتناق لا صلة دفاع ، لم يعبر عن خصائص الاعتزال كذهب فكرى .

ومع ذلك ؛ فإن بعضا قليلا من هذا الشعر الذى أثر لنا عن المعتزلة كان مصطبغا بصبغة عقليتهم التى تحدثنا عنما ، ومتضمنا لبعض الاتجاهات الفكرية والمبادىء الأخلاقية التى قام عليها مذهبهم ، أى أننا نستطيع أن نجد فى بعض هذا الشعر القليل ـ كما وجدنا فى النثر<sup>(٢)</sup>ـ بعض الانطباعات المذهبية التى يكن أن تسكون سمة خاصة لشعر اء المعتزلة وحدم .

(٢) نحب أن نشير هذا مرة أخرى إلى أن النثر هو المجال الفسيح الذي يمكن أن تنعكس عليه خصائص مذهب الاعترال بثقافته ومبادئه : ذلك لأن هذا المذهب كما اتضح لناقد قام ق معظم أمره على تيارات فكرية هقلية ، والثقافة التي اعتمد عليها أو على أصول كثيرة منها هى الثقافة العقلية اليونانية ، وهذا كله مما يجعل النثر أكثر طواعية وأفسح مجالا لمتعبير عنه دون الثمر .

<sup>(</sup>١) المنية والأمل : ص ٦٨ واقرأ ترجمته في الوفيات : ج ٢ ص ٤٤١ .

وتحن فيما بين أيدينا من شعر المعتزلة ، لا تحس بأنهم قد فارقوا كثيرا تلك الموضوعات الشعرية المألوفة في الشعر العربي ، من غزل ومدح ووصف ورثاء وحكم فهذه هي الموضوعات التي يمكن أن تتحملها طبيعة الشمر ، لأنها أكثر اتصالا بالعاطفة والوجدان ، ولكن الجديد في شمرهم هو ما يكن أن نراء في هذا الشعر من معان وأفـكار جديدة ، أمدتهم بها ثقافتهم النزيرة الواسعة ، ولقد كانت هذه الأفكار الجديدة التي استخدمها المعتزلة في نثرهم وفي شعرهم على السواء ، مورد ثروة للأدب العربي ، فكثيرًا ما نجد الشعراء يقتبسون هذه المعاني ويستخدمونها ! وائن دل هذا على شيء ، فإنما بدل على أنهم وجدوا أن هذه المعانى جديدة غير مطروقة ، وأنهم باستخدامهم لها سينمون تروتهم المعنوية ، ويلفتون النظر إلى هذا الجديد الذي أنوابه في شعرهم، ومن ناحية أخرى ، فإنه يدلعلى أن المعتزلة قدأتروا في الآنجاهات الفـكرية في الأدب العربي ، وأن ثقافتهم التي صبغت عقليتهم مهذة الصبغة الخاصة لم تـكن فائدة لمهم وحدهم ، يل قد امتدت آثارها إلى غيرهم ، والعل هذا هو ماعناه « الدكتور طه حسين » بقوله في مقدمة كتابه « نقد النثر » « إن الأدب العربى قد تأثر بالمبلينية عن طريق المعتزلة<sup>(1)</sup> » أى أن أفكار الثقافة اليونانية ومعانيها قد سرت إلى الأدب العربى عن طريق المعتزلة ، وذلك باستخدام الـكتاب والشعراء لتلك الأفـكار المتى طرقوها .

ولقد لفتت هذه الظاهرة بعض المؤرخين القدماء ، فأشاروا إليها ، وأنو بالأمتلة التي تؤكدها ، فالخطيب البغدادى مثلا حينا يتحدث عن النظام يقول : ﴿ ومن كلامه : العلم شيء لا يعطيك بعضه حتى تعظيه كلك ، فإن أعطيته كلك ، فأنت من

۲) انظر مقدمة كتاب نقد النثر . للدكتور طه حسين مر ۱۱

إعطائه لك البعض على خطر » وقد أخذ هذا المعنى منصور النميرى فقلبه ، إلى. الجود فقال يمدح آل زائدة :

الجود أخشن مسا يابنى مطر من أن تَبَرَّ كوه كَفُّ مستلب ما أهلم الناس أن البذل مكسبة للحق لـكنه يأتى على النشب<sup>(1)</sup>

وروى المرتضى فى أماليه ،أن عمرو من عبيد ،أتى يونس بن عبيد يعزيه عن ابن له فقال له : إن أباك كان أصلك وإن ابنك كان فرعك ، وإن امرأ ذهب أصله وفرعه لحرى ألا يطول بقاؤه . . وقيل إن عبد الله بن عبد الأعلى أخذ هذا المعنى فقال :

محبتك قبل الروح إذ أنا نطقة تصان فما يبدو لعين مصونها أرى المرء دينا للمنايا وما لها مطال إذا حات بنفس ديونها فحاذا بقاء الفرع من بعد أصله

ستلقى الذى لاقى الأصول غصومها<sup>(٢)</sup>

ويروى الأغانى ،أن ابراهيم النظام اتى غلاماحسن الوجه فاستحسنه وأراد كلامه،فمارصه ثم قال له : « يا غلام إنك لولا ما سبق من قول الحكماء مماجعلوا به السبيل لمثلى إلى مثلك فى قولهم : لا ينبغى لأحد أن يكبر عن أن يسأل، كما أنه لا ينبغى لأحد أن يصغر عن أن يقول ، لما أثبتت إلى مخاطبتك ، ولا انشرح صدرى لمحادثتك ، لكنه سبب الإخاء وعقد المودة ، ومحلك من قلبى محل الروح من جسد الجبان : فقال له الفلام وهو لا يعرفه : اثن قات ذلك أيها الرجل . لقد قال أم تاذنا إبراهيم بن النظام : الطبائع تجاذب ما شاكلها بالمجانسة

- (۱) تاریخ بغداد ج ۳ ص ۹۷ .
- (٢) أمالي المرتضي: ٢٠ س١١٩،١١٨ .

وتميل إلى ما قاربها بالموافقة ،وكيانى مائل إلىكيانك بكليتى ، ولوكان الذى انطوى عليه عرضاً ، لم اعتد به وداً ، والكنه جوهر جسمى ،فبقاؤه ببقاء النفس وعدمه يمدمها، فأقول كما قال الهذلى .

فتيقنى أن قد كلفت بكم ثم إفعل ما شنت عن علم

فقال له النظام : إما كلمتك مما سمعت ، وأنت وأنت عندى غلام مستحسن ولو علمت أن محلك مثل محل « معمر » وطبقته فى الجدل لما تمرضت لك . قال أبو الحسن : ومن هذا أخذ أبو دلف قوله :

أحبك با جنان وأنت منى محل الروح من جسد الجبان<sup>(1)</sup>

ونقل « الحصرى » فى « زهر الآداب » أن إبراهيم النظام حيام قال : الذهب لثيم لأن الشكل يصير إلى شكله ،وهوعند اللثام أكثر منه عند الكرام أخذ المتنبى هذا المعنى وقال:

وشبه الشيء منجذب إليه وأشبهنا بدنيانا الطغبام<sup>(٢)</sup> كل هذا وما إليه ، يدلنا على أن المتزلة كانوا يستخدمون أفكارا جديدة في إنتاجهم الأدبي ،وأن هذه الأفكاركانت منوحي ثقافتهم الخاصة ،كماكانت معينا ثرا نهل منه كثير من الشعراء .

إذن فموضوغات الشعر التي عالجا المعتزلة لا تكاد في مجموعها تخرج عن نطاق للوضوعات التقايدية التي عالجها الشعر العربي والكن الذي يميز شعر المعتزلة عن غيره ، هو أن روح الاعتزال تبدو من حين إلى آخر بين ثنايا هذا الشعر ، ممثله في استخدام بعض المبادىء ،المذهبية أوالمعالى والتعبيرات الفاقية .

وفيا يلى ،سنعرض طائفة من موضوعات الشعر عند المعتزلة،المرىطريقتهم التى كانوا يعالجون بها هذه الموضوعات ، وإلى أى حدكان شعرهم يمثل خصائص مذهبهم وطبيعة ثقافتهم .

- (۱) الأغاني : ج ۷ م ۱٤٦ ، ۱٤٧ .
  - (۲) زهر الآداب : ج ۲ س ۲۰۲

۱ --- الفزل :

لم نعتر لشاعر من المعتزلة على قصيدة كاملة فى الغزل ، وكل الذى صادفناه لهم فى هذا الباب ، هو عبارة عن أبيات متناثرة للنظام والقاضى الجرجاى والصاحب ابن عباد وغيرهم . وربما كانت هذه الأبيات فى أصلها جزءا من قصائد طويلة ولـكما لم تصل إلينا إلا على هذه الصورة ، وعلى أية حال فليس الغناء فى كثرة الأبيات أو قلتها ، ولـكن فى مدى دلالتها على طابع شعرى معين له خصائصه ومميزاته ، فهل الأبيات التى بين أيدينا تعطينا هذه لدلالة إ

الحق أن شعر النظام<sup>(1)</sup> فى هذه الموضوعات التقليدية كان أكثر انصالا بمذهب المعتزلة ، وأشد تأثرا بمبادئهم وأوضح دلالة على ثقافتهم من شعر غيره ، إذ أن شعره ملى بأنواع من التأثيرات التى يمكن أن يتركما مذهب من المذاهب الفكرية فى الإنتاج الأدبى الصاحبه ، ولم يفت المؤرخين وكتاب التراجم أن يشيروا إلى هذه الميزة التى كاد النظام ينفر دبها ، فقال عنه الخطيب البغدادى : أيضا : « أخبرنى الصديرا ، وله شعر دقيق المعانى عل طريقة المتكلمين<sup>(٢)</sup> » و يقول أيضا : « أخبرنى الصديرا ، وله شعر دقيق المعانى عل طريقة المتكلمين<sup>(٢)</sup> » و يقول أيضا : « أخبرنى الصديرا ، وله شعر دقيق المعانى عل طريقة المتكلمين<sup>(٢)</sup> » و يقول المدة يق الشعر وتدقيق المعانى عل طريقة المتكلمين<sup>(٢)</sup> » و يقول أيضا : « أخبرنى الصيرمى قال :قال لنا أبو عبيد المرزبانى : كان لإبراهيم مذهب فى ترقيق الشعر وتدقيق المعانى لم يسبق إليه ، ذهب فيه مذاهب أصحاب المكلام المدققين<sup>(٢)</sup> » و يقول ابن شاكر فى « عيون التواريخ » : « وشعره فى غاية المحودة ، ولكرنه يبالغ فى مقاصده حتى يخرج كلامه إلى المحال<sup>(٢)</sup> »

(۱) نقصد بذلك أن النظام كان في موضوعات الثمر التقليدية أكثر تأثرا بروح المذهب من غبره ، وإلا فإن بشر بن المعتمر وصفوان الأنصارى ـ كما سيأتى ـ كان شعرهما مقصورا على معالجة موضوعات مذهبية خالصة .
 (٣) تاريخ بغداد ج ٦ ص ٩٧
 (٣) نفس المصدر
 (٤) عبون التواريخ : ص ٦٨

ولعل الذى جعل النظام يكاد ينفرد مهذه الخاصية، هو ماكان يمتاز به من ميل إلى التعمق والتدقيق ، جعله يغرق فى قراءة الفلسفة و يتعمق اتجاهاتها ومذاهمها ، وربما كان لهذا أثر فى صبغ مقوماته التعقلية والثمورية بصبغة خاصة ، جعلته يحتفظ بطابعها حتى فى الشعر . ولذلك قال عنه المرتضى : « فأما أبو إسحاق إبراهيم ابن سيار النظام ، فإنه كان مقدما فى العلم بالكلام ، حسن الخاطر ، شديد التدقيق والغوص على المعانى ، و إنما أداه إلى المذاهب الباطلة التى تفرد مها واستشنعت منه تدقيقه وتفاغله<sup>(1)</sup> »

فمن شمر النظام الذى يمثل تدقيقه وتغلغله وإغرابه فى تصور المعانى : توهمه طرفى فآلم خده فصار مكان الوهم من نظرى أثر وصافحه قلبى فآلم كفه فمن صفح قلبى فى أنامله عقر ومر بقلبى خاطراً فجرحته ولم أرجسها قط يجرحه الفكر ر أمن لين وحسن تعطف يقال به سكر ولبس به سكر<sup>(Y)</sup>

فنى كل بيت من الأبيات النلائة الأولى صورة بديمة رائمة : والحمن الشاعر ينتزعها من أعماق بميدة فى وهمه وفى تصوره ، وإذا كانت الصورة الشعرية تعتمد أماما على الإغراب فى الخيال ؛ فإن الشاعر هنا قد بلغ من الإغراب إلى أبعد حد ممكن ، فهو فى الأبيات الثلاثة الأولى ، يلح على معنى واحد وهو رقة معبو به <sup>(٢)</sup> وليكنه يبالغ فى ذلك مبالغة تستغرق معها المقل والوهم والشعور ؟ فهو فى البيت الأول يتوهم أنه رأى محبوبه ، وأن طرفه قد وقع فى الوهم على خده ولكنه لرقته آلمه ، حتى اقد أصبح لملكان الوهم من نظره أثر على خد حبيبه ،

- (۱) أمالي المرتضي : ج ۱ س ۱۳۲
- (٢) أمالى المرتضى : ج إ س ١٣٣

(۱) إن النظام فى كل أبيات الفزل التى أثرت عنه يستخدم ضمير المذكر بما يوحى بأنه كان يتغزل فى مذكر ، وامل الذى يرجح هذا قصته مع الغلام الذى استحسنه وقد سبق قصها . فهو يسرف فى تصور. هذا إسرانا يدعو إلى العجب والدهشة ، إنه لو تصور أن رؤيته لخد الحبيب كانت حقيقة لا وهما ، وأن رقة هذا الخد لم تتحمل وقع النظر عليها ،لـكان ذلك مبالغة أى مبالغة . فما بالك وقد تصور أن هذه الرؤية وهمية ؟؟ وفى البيت الثانى صورة أخرى لانقل إغرابا ولا بعدا عن هذه الصورة . فهو

يتوم أن قلبه قد صافح كف محبوبه، لـكن هذا الكف رقيق لدرجة أنه لم يترحمل مسَّ القلب ، فألمه ذلك إلى حد أنه قد ترك عقر ا في أنامله .

وقد كان من الممكن أن يقول الشاعر مثلا : وصافحه كنى فآلم كفه : لـكنه أراد الإفراب والمبالغة ، فجمل قلبه هو الذى يصافح : لأن مصافحة الكف للـكف مألوفة ،ووقوع الألم من مصافحة كف غليظة لـكف رقيقة مألوف أيضا ، ولـكن الذى ليس مألوفا حتى فى الوهم ، هو أن يصافح قلبه كف محبوبه ، وأن هذه الـكف قد بلغت من الرقة حدا تألمت معه من مصافحة القلب . وفى البيت الثالث : يتصور أن محبوبه قد مركما عر الخاطر على قلبه فجرحه ، وهذا أيضا مبالغة وإغراب فى تصوير رقة الحبيب ، تلك الرقة التى لاتحتمل مجرد الوهم حتى تجرح ؟ والصورة التى أتى مها الشاعر فى البيت الرابع ، صورة مألوفة لم يستخدم فيها خيافه المجنح التى التى المتخدمه فى إبداع الصور الثلاثة الأولى ؟ فهو يقول : إن محبوبه نفرط لينه وتعطفه ، يظن أنه سكر ان ، وهو فى الحقيقة ليس بسكران .

إن النظام فى هذه الأبيات مبالغ مسرف فى المبالغة ، ولـكنه يعطينا دليلا على طاقة شعرية فذة لاتقف عند حدود الحس ، ولكنها تستخدم مجال الوهم فى إبداع الصورة الشعرية ، وقد تـكون المبالغة فى ذاتها عنصرا من العناصر التى يتقوم بها العمل الشعرى ، ولكن الإمراف فيها على هذا النحو الذى رأيناه عند النظام له دلالة أخرى، وهى مقدرته الفائقة على تدقيق للعالى والإغراب فى تصورها إلى أبعد حد ممكن . وليس من شك فى أن هذه المقدرة التى أخصبت خياله على هذا النحو ، وجعلته قادرًا على أن يذهب في تصور معانيه الشمرية إلى هذا المدى. البعبد ، إنما هي نتيجة ثقافته المقلية المتشعبة ·

ومن شعر النظام الذى تتضح فيه خصائص مذهبه وملامح ثقافته أيضا قوله : —

ياتاركى جسدا بغير فؤاد أسرفت فى الهجران والإبعاد إن كان يمنعك الزيارة أعين قادخل على بعلة العواد كيا أراك وتلك أعظم نعمة ملـكت يداك بها منيع قيادى إن العيون على القلوب إذا جنت كانت بليتها على الأجساد<sup>(1)</sup> »

فالتأثير المذهبي في هذه الأبيات واضح كل الوضوح ؛ فهى تتضمن الإشارة إلى مشكلة الروح والجسد ، وإلى طبيعة العلاقة التي تربط بينهما ، وكيف أن الجسد قالب للروح ، والشاعر يستخدم كلة « فؤاد » في البيت الأول ويقصد بها الروح ، كما يستخدم كلة « قلوب » في البيت الأخير ويقصد بها الأرواح أيضا . يدل على ذلك مقابلة الكلمتين بكامة جسد . قالنظام تسيطر عليه هنا فكرة الروح والجسد ، و يأخذ منها مادة الحديث مع محبوبه ، فيقول له في البيت الأول القد تركتني جسدا بغيرروح، والروح بعد مفارقتهاللجسد، يصبح الجسد قالباميتا لاغناء فيه ولا حياة . ثم يعود إلى الفكرة نفسها في البيت الرابع حيث يقول :

إن القلوب على الديون إذا جنت كانت بليتها على الأجساد ولكنه هنا يشير إلى جانب آخر من المشكلة ، وهو أن بلاء الأرواح إنما تظهر أثاره على الأجساد ، فالنظام يرى أن علاقة الروح بالبدن هى علاقة المداخلة والتشابك ، فالروح عنده : « أجزاء لطيفة سار ية في البدن ( مى يان ماء الورد في

۱۹۳ مالى المرتضى ج ۱ ص ۱۳۳ وانظر : سرح العيون : ص ۱٤٣ .

- 444 -

الورد) باقية من أول العمر إلى آخره ، لا يتطرق إليها تحلل وتبدل (حق إذا قطع عضو من البدن ، انقبض مافيه من تلك الأجزاء إلى سائر الأعضاء ) إنما المتحلل والمتبدل ( من البدن ) فضل ينضم إليه وينفصل عنه ، إذ أن كل أحد يعلم أنه ماق ( من أول عمره إلى آخره ، ولا شك أن المتبدل ليس كذلك<sup>()</sup> ) »

نالنظام يستخدم أفكاره الفلسفية في شعره ،كما يستخدم الألفاظ الخاصة مهذه الأفكار ،كالروح والجسد والعلة . وهنا مدرك بوضوح مدى ما يمكن أن تتركه الآتجاهات الفكرية الخاصة في الإنتاج الأدبى من انطباعات شكلية وموضوعية . ويقول النظام أيضاً في الغزل :—

وشادن ينطق بالطرف يقصر عنه منتهى الوصف رق فلو بزت سرابيله علقه الجو من الاطف يجرحه الافظ بتكراره ويشـتكى الإيماء بالطرف أفديه من مغرى بما ساءنى فإنه يعـلم ما أخفى<sup>(Y)</sup>

في هذه الأبيات أيضاً تنضح تأثيرات البيئة الفكرية الخاصة للنظام وهي بيئته الاعترال ؛ فهو يستخدم في البيت الثاني كلة ﴿ اللطف ﴾ وهذه الكلمة لها دلالة خاصة عند المعترلة ، ولا سيا عند النظام ، فهو كما سبق \_ يعتبر الروح جسها لطيفاً ، له وجود وله تأثير قوى ، ولكنه يكاد للطفه ورقته لايرى ؛ فكلمة اللطف تقترن في ذهن النظام دائما بمعنى الرقة ؛ لذلك فهو حين أراد أن يتحدث عن رقة محبوبه لم يجد في قاموس ألفاظه سوى هذه الكلمة ؛ فإن لها عنده دلالة خاصة تجدله يؤثرها على غيرها من بقية الألفاظ ، ولهذا الإيحاء الخاص لكلمة اللطف يستخدمها النظام في مجال آخر . يقول : (1) المواقف : طبع استامبول : س ٩٥ ؟ . (2) سرح الديون : س ٤٤٤ وانظر : تاريخ بنداد : ج ٦ س ٩٧ .

(م ۲۲ أدب المعترلة )

مازلت آخذ روح الزق فی لطف واستبیح دماً من غیر مجروح حق اشنیت ولی روحان فی جسدی والزق مُطَّرح جسم بلا روح <sup>(۱)</sup>

فهو يستخدم كماة اللطف فى هذا المجال أيضاً ـ مجال الخر والسكر ـ وهو منفعل بالإمحاء الخاص لهذه السكامة ، ومن ناحية أخرى ؛ فهو يستخدم فى هذين البيتين أيضاً فكرة الروح والجسد ذلك الاستخدام الشوى الرائم ؛ فالزق عنده جسم روحه الراح ، ثم هو ما زال يستلب فى اطف تلك الروح من جسدها حتى انثنى وله روحان فى جسده ، بينما أصبح الزق جسما مطرحا من غير روح . ثم ما أورع قوله :

وأستبیح دما من غیر مجروح : فہو قد تصور أنه حین انتزع الراح منالزق وہی روحه ، کأنه یستبیح دما ، لأنه ینتزع روحا من جسم ، ولـکنه دم من فیر مجروح .

وللنظام فيا عدا هذا أبيات فى الغزل رقيقة يذهب فيها مذهبه فى الميل إلى الإغراب والمبالغة والتغلغل وراء المعالى فى أبعد مراميها ، يقول فى بعض هذه الأبيات : \_\_

ذكرتك والراح فى راحتى فشبت المدام بدمع غزير. فإن ينفد الدمع فرط الأمى بكتك الحشى بدموع الضمير<sup>(٢)</sup> إنه أحس بالوحشة من محبوبه ؛ فذكره والـكأس بين يديه ، فالمهمرت لهذا الذكر دموعه الفريزة التى امتزجت بالخمر ؛ إنه سيظل يبكيه حتى إذا نفد دمعه من فرط الأسى ؛ فإنه لن يكف عن البـكاء ، بل سيبكيه حينذاك بروحه . ويقول أيضاً فى لهفته على محبوبه : –

(۱) تأويل مختلف الحديث: ص ۲۱ وانظر : أنساب السمعاني ص ۲۶ .
 (۲) سرح العيون : ص ۱٤٣ .

أريد الفراق وأشتاقـكم كأنا افترقنا ولم نفترق واستغم الوصل كى أشتنى وهليشتنى[بدا من عشق<sup>(۱)</sup>؟

وهو هنا يصور شعوره نحو محبوبه فى حالتى فراقه ووصله ، فهو إذا أراد الفراق أحس بالشوق نحوه ، فكرانه قد فارقه قبل أن بحدث الفراق ، وهو إذا استغم الوصل لشفاء روحه من ألم الفراق ، فإنه لا يحس بالشفاء ، لأن العاشق لا يشتنى أبدا على بعده أو على قربه .

فهذه كلما معان شاعربة رقيقة ، توحى بأن وراءها شاعرية مرهفة وخيالا شديد اللمح بعيد الأفق عميق المرامى . وعلى الرغم من أن النظام كان يستخدم فى بعض الأحيان بعض أفكار الفاحفة والفاظها ، إلا أنه لم يفتقد شاعريته الرقيقة فى تصويره أو تعبيره ، فصوره تشير إلى شاعرية رائمة ، وصياغته تم عن ذوق مرهف وفنية خصبة ، فهو عميق الحس بالتركيب الشمرى الذى يوحى بطبع سليم وشاهرية أصيلة .

وفى الغزل أيضاً يقول الصاحب بن عباد – من معتزلة الفرن الرابع – وهو مما يبدو فيه بوضوح تأثير مذهبه فى الاعتزال : –

فنقدت استطاعتی فی ہوی ظبی فسماً للمجبرین وطاعة <sup>(1)</sup>

إن الصاحب فى هذين البيتين ، يبنى فكرته الغزلية على مذهبين متعارضين مجا مذهب المعتزلة الذى يقول باستطاعة العبد وقدرته على أفعاله ، ومذهب الجبر

- (۳) سرح العيون : ص ١٤٤ .
- (١) زهر الآداب : ج ٤ س ٤ .

- 449 -

الذي ينفى هذه الاستطاعة وتملك القدرة ؟ فهو يستغل هذين للذهبين فى التعبير. عن فكرته التى يريد أن يصورها ، فهو يريد أن يقول : إنه قبل أن يقع فى شباك الهوى ،كان يدين بمذهب المترالة الذى يقرر مبدأ حرية الإرادة الإنسانية وقدرة العبد واستطاعته فى أفعاله ، ويرى أن مذهب الجبر الذى يفقد الإنسان حريته ولايعترف له بقدرة أو استطاعة ، ليس إلا ضلالة وشناعة ، ولكنه بعد أن جرب الحب وعبوديته ، ورأى أنه فقد استطاعته فى هوى ظبية ، لم يجد بدأ من الإيمان بمذهب المجبرة ، بعد أن أثبتت تجربته العماية محة هذا المذهب .

هذا هو مفهوم البيتين ، ولمله واضح فيهما تماماً أثر النزعة المذهبية ، ولكن للمروف أن الصاحب بن عبادكان من رجال المعتزلة ؟ بل لفدكان هو الدرع الواقى لهم فى القرن الرابع بعد أن مرت بهم فترات من الضعف والهزيمة إثر نكبتهم على يد المتوكل ، ولم يعرف أنه تخلى عن مذهب المعتزلة أو عدل عنه إلى . مذهب آخر ؟ بل لقد ظل على ولائه لذلك المذهب حتى مات ، وكتاب التراجم مدهب آخر ؟ بل لقد ظل على ولائه لذلك المذهب حتى مات ، وكتاب التراجم معدثوننا عن مدى ماكان يبذله الصاحب من جهد يستغل فيه نفوذه وساطانه لمالح المتزلة والدعوة<sup>(1)</sup> لمبادئهم ؟ كما محدثوننا عن مدى ما أصاب المتزلة بفقده من كوارث<sup>(٢)</sup> ؟ وكل هذا يجعلنا ننظر إلى هذين البيتين على أنهما مجرد استغلال الماحب ، ولـكنهما لا يعنيان حقيقة ما يدلان عليه من أن الصاحب قد <sup>-1</sup> الماحب ، ولـكنهما لا يعنيان حقيقة ما يدلان عليه من أن الصاحب قد <sup>-1</sup> مذهب الاعتزال من أجل ظبيته .

ويقول الصاحب أيضاً وفى ذهنه مذهبه لا ينساه :

ولمـــــا تناءت مِالأحبة دارهم وصرنا جميعاً من عيان إلى وهم

(۲) أنظر : ترجمة الصاحب بن عباد فى معجم الأدباء ج ٦ فسنرى مبلغ نشاط الصاحب وإخلاصه فى سيبل نشر مذهب المعترلة .
 (٣) أنظر : ذيل تجارب الأمم : ص ٢٦٢ ، ٣٦٣ .

تمكن منى الشوق غير سامح كمعتزلى قد تمكن من خصم (١)

فهو هنا أيضاً ينى لمذهبه ، ويستحضره فى ذهنه كما يستحضر صورة محبوبه حين تناءت به الديار ؛ إنه هنا لا يتحدث عن أصل من أصول المذهب ، ولا مخوض فى جبر أو استطاءة ، فهو فى هذه المرة يحتاج إلى شىء آخر ، إنه يتحدث الآن عن الشوق الذى تمكن منه حين نأى عنه حببه ، ويريدأن يصور مبلغ ذلك التمكن ، فلم يَدُرْ فى ذهنه شىء يمثل شدة التمكن والسيطرة سوى صورة المعتزلى حين يتمكن من خصمه فتمثل مها .

> ومن غزل الصاحب أيضاً قوله : على كالغزال وكالفزالة رأيت به هلالا فى غلالة كأن بياض غرته رشاد كأن سواد طرته ضلالة كأن الله أرسله نبياً وصير حسنه أقوى دلالة<sup>(٢٢)</sup>

إنه يتغزل أيضاً ، ولكنه لم يفارق فى تشبيهاته الجو العام الذى يذكرنا بالبيئات الكلامية التى كانت تشيع فيها كلات : الرشاد والمضلالة والدلالة فبياض غرة محبوبه عنده يشبه الرشاد ، وسواد طرته يشبه الضلال ، وكأن الله أرسل محبوبه نبياً ، وجعل حسنه دلالة عليه ، فأثر البيئة واضح فى تشابيهه وألفاظه .

ولـكن للصاحب فيما عدا هذا مقطوعات غزلية كثيرة (٢) ينهيج فيها المنهبج

- (١) يتيمة الدهر : ج ٣ ص ٢٤٧ .
- (٢) يتيمة الدهر : ج ٣ ص ٢٣١ .

(٣) أنبت صاحب اليتيمة للصاحب بن عباد مقطوعات كثيرة من الشمر بعضها فى الغزل وبعضها فى غيره : ج ٣ س ٢٣٠ وما بعدها .

| إلى الافتعال واغتصاب المحسنات اللفظية               | التقليدى العام لمصره ، فنرى فيها ميلا |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------|
| الشعرية بصفة عامة .                                 | والإغراب فى التشبيهات وفى نــج الصور  |
|                                                     | ومن هذا توله :                        |
| کأن حبال وصالک لی خباله <sup>(۱)</sup>              | إذا ما زدتَ وصلا زدتُ خبلا            |
| : بین کلمتی حبال وخبال .                            | فهو فی هذا البیت یقصد إلی المجانسة    |
|                                                     | ويقول                                 |
| قد ظــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | وشادف أصبح فوق الصفة                  |
| تیَّمنی : ی <sup>ا</sup> لیت کفی شفه <sup>(۲)</sup> | کم قلت إذ قیل کڼی وقد                 |

و يقصد أيضاً هنا إلى المجانسة بين كلمتى الصفة وأنصفه ، والصورة الشعرية في البيت الثاني تغلب عليها الصنمة ، فهى أقرب ما تـكون إلى المجهود الذهنى الذي ليس وراءه رصيد من صدق الماطفة وحرارة الانفعال .

والذى للاحظة بصفة عامة ، أن الصاحب فيا بين نثره ونظمه كان أقرب ما يكون إلى الصنعة والتكلف ، وكانت عنايته بالتنظيات اللفظية ونسج الصور الذهنية ، تطبع معظم كلامه بطابع الجفاف والافتعال ؛ فأتت لا تحس بأن وراء كلامه عاطفة صادقة يصدر عنها ، أو إحساساً عميقاً بتجربة إنسانية خصبة تحرك وجدانه ، وإتما تحس محركات ذهنية تسندها مقدرة فائقة على التصرف في وجوه انقول ، والتمكن من نوامي الكلام . والذي يرجع إلى ما أثبته فه صاحب اليتيمة وصاحب معجم الأدباء<sup>(1)</sup> من نثر ومن شعر ، يدرك إلى أي حد

- (۱) يتيمة الدهر : ج۳ ص ۳۳۱ .
- (٢) يتيمة الدهر :٦ ج ٣ ص ٢٣١ .
- (٣) أنظر : يتيمة الدهر ج ٣ من م ١٦٩ إلى ٢٦٠ ومعجم الأدباء .
   ج ٦ من م ١٦٨ إلى آخر الجزء .

كانااصاحب صنَّاعًا للـكالام، مقتدر أعليه، مفتنًا في وجوهه إلى أبعد حد تمكن .

القاضى أبو الحسق الجرجانى : (1)

هو شاعر من معتزلة القرن الرابع ، لا يكاد شعر. فى الغزل وطريقته التى نهجها فيه تختلف كثيراً عن طريقة الصاحب بن عباد من حيث العناية بالشكل ، و الافتتان فى إخراج النشابيه والصور البيانية المختلفة ، دون أن تحس فيه بحرارة الماطفة أو عمق الانفعال .

ولمل مما يدل على غلبة الطابم التقايدي ، ونقدان الروح العاطني الذي يوحى بصدق التجربة عند كل من الصاحب والجرجاني في شعرهما الغزلي ، أن تجربتهما الغزلية لم تسكن تتجاوز البيت أو البيتين في الغالب ؛ فلم نر لهما أو لأحدهما قصيدة ا طويلة تمتد فيها نفسه امتدادا عميقا يستوعب جوانب تجربة حية تنبض بمشاعر اللذة والألم ، واليأس والرجاء ، والحنين والوجد ، وما إلى ذلك مما صورته لنا تجارب الشهراء الغزايين الصادقين من أمثال . عروة بن حزام ، وقيس بن لللوس وجميل بثينة ، وكثير عزة ، وغيرهم . وحتى هذا البيت أو هذان البيتان كثيراً ماكانت تقوم الفكرة الشمرية فبهما على تجريد بعض الأوصاف المادية التي تعتمد على الإغراب في تصيُّد التشبيهات: يقول أبو الحسن الجرجابي : \_ أندى الذى قال وف كغه مثل الذي أشرب من فيه الورد قد أينع في وجنتى قلت : فمي باللثم يجنيه ويقول : -يروى أقاحيه من مدام فه بالله فضي العقيق عن برد (١) سبقت الإشارة إليه .

وامسح غوالی العذار عن قر ُنَّقِّط یالورد خد ملتشه ویقول : – أنثر علی خدی من وردك أو دع قمی یقطف من خدك

إرحم قضيب البان و ارفق به قدخفت أن ينقد من قدك (

فهذه الأبيات الستة وكثير مثلها من الشعر الجرجانى فى الغزل ، تقوم كلها على استخدام التشبيه الذى يحاول الشاعر أن يبرر به صفة مادية من أوصاف محبوبه ، فهو فى البيتين الأولين مثلا يتحدث عن ريق محبوبه وكيف أنه يشبه الخر ، كما يتحدث أيضاً عن وجنتى حبيبه وكيف أينعتا كالورد ، وأنه سيجنيهما بفمه ، وفى البيتين التاليين يثير الشاعر جملة أوصاف مادية لمحبوبه ؟ فشفتاه كالفقيق وأسنانه كالبرد روى أقاحيه من خرة فمه ، ووجهه كالقمر ولكن نقطت خدوده بالورد ؛ وفى البيتين الأخيرين يتعلق الشاعر أيضاً محدى محبوبه ووردها ، وأنه يريد قضيب البان .

فنحن برى أن الشاعر هنا ، يستنفد جهده فى إيداع هذه التشبيهات وفى الاستغراق فى وصف الشفاه والخدود . وربما دل هذا على مهارة فنية مواتية والحنه لا يدل على تجربة صادقة انفعل الشاعر بها . والشعر الذى يفقد الصدق ، ويفقد ارتباطه بمواقف نفسية مفعمة بالحياة ، فإنه يفقد أقوى عناصره التى تمنحه الروعة والخلود .

إننا سنعود إلى الجرجانى مرة أخرى ــ سنعود إليه حيّما تتألق شاعريته فى مواقف إنسانية رائعة ، أو حيّما تتجمع أحاسيسه فى صدق ليعالج تجربة عائمها

(١) انظر هذه الأبيات الستة في يتيمة الدهر ج ٤ ص ٩

وانفعل بها ، إننا سنراد حينذاك فى صورة أخرى ، سنراه شاعراً يحرر موهبته من قيود التقليد ، ليستنفد طاقتها فى شعر حى خالد ، تمتد فيه عاطفت إلى أبعد حدودها وحينذاك سندرك أن الصدق الفنى وحده هو الشىء الذى يمكن أن يمنح الشعر الروعة والقوة والتأثير .

۲ – المدح :

أثر عن بعض شعراء للعتزلة بعض أبيات ومقطوعات فى المدح ، واكمنها قليلة بحيث لا يمكن اعتبارها مادة كافية للعراسة هذا الباب الواسع من أبواب الشعر العربى ، وحتى هذه الأبيات أو المقطوعات ، ليس فيها من المميزات الخاصة ما يجعلها دالة على تأثير مذهبى معين إلا ما يقع من ذلك على ً سبيل المصادفة .

ولعلنا مذكر هنا ما سبق أن ألححنا فى تقريره من أن شعر للمتزلة ـ بصفة عامة ـ لم يكن كنثرهم من حيث قدرته على التعبير عن خصائص مذهبهم ؟ وإن كنا نرى من حين إلى آخر فى هذا الشعر بعض الانطباعات المذهبية التى تتمثل فى استخدام لفظ أو فكرة ،كما رأينا فى بعض أبيات النظام والصاحب التى تقدم ذكرها .

ومن شعر النظام الذي تتضح فيه تأثيرات مذهبه من ناحية ألفاظه وأفكاره قوله في تلميذه الجاحظ : \_

> حبی لعمرو جوہر ثابت وحبہ لی عرض زائل به جہاتی الست مشغو**ة** وہو الی غیری بہا ماٹل<sup>(۱)</sup>

> > (1) انظر : أدب الجاحظ : حسن المندوبي : ص ٧٢ .

فمذان البيتان يشيران إشارة كاملة إلى مذهب الاعتزال من حيث الأفكار والألفاظ ، فالنظام يستخدم فكرة العرض والجوهر والجهات الست فى تصوير علاقته بالجاحظ ، فإذا كان الجوهر فى طبيعته هو حقيقة ثابتة يقوم بها العرض دون أن يشوبها تغير أو تحول ، فحبه لعمرو جوهر لا يتغير بينها حب عمرو له عرض زائل يطرأعليه النحول والتنهير وإذاكانت الجهات الست هى الحير الذى يحيط بالإنسان وليس ثمة شىء غيرها ، فإن عمرو قد شغل تعلى كل جهاتى بينها مال بها هو إلى غيرى ، قالشاعر متأثر بمذهبه تأثراً واضحاً ، وقد مر بنا أن النظام كان أكثر رجال المتزلة تأثراً بمذهبه ، وذلك لأنه كان أكثر رجال النظام كان أكثر رجال المتزلة تأثراً بمذهبه ، وذلك لأنه كان أكثر رجال من الشراء ، لم نجد فى شعره هذه الخاصية ، بل نجد ذلك النمط العادى الذي لا يوحى بتأثيرات خاصة .

> قال الجاحظ يمدح إبراهيم بن رياح : -بدا حين أثرى بإخوانه ففلل عنهم شباة العـدم وذكره الدهر صرف الزما ن فبادر قبل انتقال النعم فتى خصه الله بالمكرمات فمازج منه الحيا بالكرم إذا همة قصرت عن يد تناولهـــــا بجزيل الهمم ولاينكت الأرضعندالسؤال م ليقطع زواره عن نعم<sup>(1)</sup>

(١) وردت هذه الأبيات مع بعض زيادة وتفيير في المحاسن والأضداد : م ٢ ٤ على أن الممدوح بها هو أحمد بن أبي دؤاد وليس إبرهيم بن دياح ، ورواية البغدادى لها تشكك في نسبتها إلى الجاحظ حينا وتوثق هذه النسبة حينا آخر فهويقول : 
د حدثني أبو العيناء عن إبرهيم ابن رياح قال : أتاني جاعة من الشعراء فأنشدوني . كل واحد منهم يدعى أنه مدحني بهذه الأبيات وأعطى كل واحد منهم عليها ومى : بدا حين أثرى بإخوانه : الخ . أبيات الجاحظ هذه لا تشير من ناحية أفكارها أو ألفاظها إلى أى مظهر من مظاهر التأثير المذهبى الخاص ، فأفسكارها هى الأفكار العادية التى تطرق غالبا فى اب المدح ، وألفاظها لانتضمن إمماء بمذهب فلسنى أو نظرية كلامية ، وكل ماير طها ،ذهب الممتزلة هو أن الذى قالها شاعر منهم هو الجاحظ . على أن هذه الأبيات تدلنا من ناحية أخرى على الفرق الكبير بين نثر الجاحظ وشعره ؛ فبينما نراه فى النثر يتربع على قته العليا ، وينفث فيه من فنه وفكره قوة وإبداها وسحرا نراه فى الشعر يهوى إلى تلك المعانى السطحية القريبة التى لا تتكافأ مع عمق ثقافته وخصوبة فكره ، ولعل استعداد الجاحظ العقلى والفنى قد هيأه للنثر في عالاته الفسيحة ، فأفرغ فيها كل طاقاته ولم يبق للشعر شىء من هذه الطاقات في عالاته الفسيحة ، فأفرغ فيها كل طاقاته ولم يبق للشعر شىء من هذه الطاقات

وما يؤكد لنا سطحية الجاحظ ومجاهدته فى نظم الشعر قوله يمدح أحمد من. أبى دؤاد : —

وعويص من الأمور بهيم غامض الشخص مظلم مستور قد تسنَّمتُ ما توعر منــــه بلسان يزينــــه التحبير مثل وشى البرود هلمه النــــــسج وعند الحجاج در<sup>ي</sup>ّ نثير حسن الصمت والمقاطع إما أنصت القوم والحديث يدور

الأهواز فأعطيته عليها مالا؟ ثم كنت عندا بن أبى دؤاد؟ فدخل إلينا الجاحظ، فالتفت إلى ابن بى دؤاد فقال : يا أبا إسحاق : قد امتدحت بأشعار كثيرة ، فا سمعت بشىء وقع فى قلى وقبلته نفسى مثل أبيات مدحى بها أبو عثمان . ثم أنشدنيها محضرته : بدا حين أثرى باخوانه » م ٢٥ وفي أمالى المرتضى : ج ١ م ١٤٠ أن قائل هذه الأبيات هو الجاحظ ، وأن الممدوح بها هو إبراهيم بن رياح .

وال هذا تما يرجح نسبتها إلى الجاحظ ، ولا سيا أن إبراهيم بن رياح فى رواية البغدادى قد ذكر بحضرة ابن أبى دؤاد أن أبا عثمان قد مدحه بهذه الأبيات ولم ينـكر أحد هليه ذلك . ثم من بعد من تعد آخطة تورث اليســــر وعرض مهذب موفور<sup>(1)</sup> فهذه الأبيات كسابقتها ، لا ترتبط ـ شكلا أو مضمونا ـ بمذهب الاعترال ، وهى دليل آخر على سطحية الجاحظ فى شعره ، وعلى أنه يفتعله افتعالا ويتكلفه تكلفا ؛ فهو لا يصدر فيه عن طبع أو استعداد بقدر ما يصدر فيه عن محاولة ومجاهدة . إنه يمدح أحد بن أبى دؤاد ، ويصفه بدقة الفهم وقوة البلاغة وحسن التاتي ؛ ثم يصفه فى البيت الأخير مالكرم والجود . فهو يقوله له : إن عويص الأمور وغامضها لا يصعب عليك فهمه ، ولا يستعصى عليك إدراكه ؛ فأنت المدر تك تجلى غوضه بلسانك الذى يزينه التحبير ، وبكلامك الذى بشبه وشى البرود الرقيقة ، ويشبه عند الحجاج الدر المنثور . إنك حسن الصمت وحسن الحلام ، إذا ما أنصت القوم إلى حديثك حينا يدور الحديث . ثم إن لحظة منك قد أحالت العسر إلى يسر ، دون أن يتعرض أحد لهوان طلب ، أو مذة سؤال .

هذه هى المعانى التى أراد الجاحظ أن يمدح بها صاحبه أحد بن أبى دؤاد ، وقد تكون هذه المعانى فى ذاتها عادية ومألوفة ، ولكن الصياغة الشعرية التى عبرت عنها تدل على آلية ذهنية لا توحى بشاعرية مرهفة صادقة ، فهو مثلا فى البيت الأول ، محشد خمسة ألفاظ كلها تدل على معنى واحد فكلمات : عويص و مهيم وغامص ومظلم ومستور ، يكدمها الجاحظ فى بيت واحد مع اتحاد دلالتها تقريبا من ناحية المعنى ، وهذا نوع من التريد لا يغتفر لشاعر ؛ بل لا يقع فيه شاعر مطبوع يلائم بين ألفاظ ومعانيه ملامة طبيعية ، محيث يقوم كل لفظمن الجملة بدوره الدلالى المستقل ، والجاحظ مع فلسفته الواعية لقضية اللفظ والمعى ومع دقته وروعته فى تطبيق هذه الفلسفة فى نثره ؛ فإنه لم يستطيع ذلك فى شعره ؛ لأن الشعر طبيعة تخالف طبيعة النثر ، ولأن استعداده للنثر أقوى بكثير من

(۱) انظر : أدب الجاحظ : حسن السندوبي : ص ۱۸۰ .

استعداده الشعر،ولذلك كانت نزعاته الفنية أكثر وضوحا في النثر منها في الشعر . ثم يقول في البيت الثاني :

قد تسنمت ما توعر منه بلسان بزينه التحبير

فلفظ تسنم ، وهو بمعنى ركب ، ولفظ توعر ، وهو بمعنى صعب ، فير مناسبين للمعنى تماما ، فمو يريد أن يقول : إن لسانك بجلى غامض الأمور ومبهمها ، فقد كان من المكن أن يقول مثلا :

وعويص من الأمور بهيم غامض الشخص مظلم مستور قد جلوت الغموض عنه بلفظ ولسان يزينه ... التحبير

كان من المكن أن يقول شيئا شبيها بهذا ، ليتم الارتباط والانسجام بين البيت الأول والثانى صياغة ومعنى ، ولكن قةدانه للاستعداد الشعرى ، وعدم حساسيته بالتعبيرات الشعرية التى يوحى بها المعنى إيحاء طبيعيا ، جعله يتكلف صورا غير مناسبة ، كتصوره أن الممدوح مثلا سيركب باسانه فوق الأمو ر الوعرة العويصة ، ثم ما معنى أن اللسان يزينه التحبير ؟ وما قائدة قوله فى البيت الثالث « عند الحجاج » ؟ إنه يصف كلامه وهو يجلى غوامض الأمور ، بالرقة التى تشبه وشى البرود و بالدر المنثور . فما معنى قوله : وعند الحجاج : إلا أنها زيادة لإ كمال يدور » ؟ والمنى الذى يقصده فى البيت الأحير ، لا تكاد الألفاظ تنى به فهو يقول : إنك بعد أن جليت غامض الأمور محسن بيانك ، كانت منك لحظة أورثت يقول : إنك بعد أن يتعرض أحد لهوان أو مذلة ، بل ظلت أعراضهم مهذبة موفورة ، وواضح أن هذا المنى يتصيد من بين الألفاظ تصيدا ، فعى لا تكاد موفورة ، وواضح أن هذا المنى يتصيد من بين الألفاظ تصيدا ، فعى لا تسكاد کل هذا یؤکد لنا أن استعداد الجاحظ قشعر ضعیف جدا إذا قیس باستعداده قانثر.

وفى القرن الرابع نلتقى مرة أخرى بالجرجانى والصاحب ؛ ونجد لها شعرا كثيرا فى المديح ، ولكن هذا الشعر أيضا لا يوحى بنوع خاص من أنواع التأثر ، ولا يكاد يتميز فى شى. عن النمط التقليدى العروف فى شعر المدح ، فهو يصور عظمة الممدوح وجلال شأنه وسمو مكانه ، وأنه فوق هام البشر جميعا ، إلى غير ذلك من تلك العواطف الزائفة التى كثيرا ما تحشد فى غير صدق.

يقول الجرجانى للصاحب بن عباد وقد أصيب محمى : --

بعينى ما يخفى الوزير وما يبدى فنورها من فضل نعائه عندى سأجهد أن أفدى مواطىء فعله فإن أنالم أقبل لها لى سوى جهدى لأعدى تشكيك البلاد وأهلها وماخلت أن الشكو يعدى على البعد ولم أدر بالشكوى التى عرضت له ونعاه ، حق أقبل الحجد يستعدى وما أحسب الحمى وإن جل قدرها لتجسر أن تدنو إلى منبع المجد وما هى إلا من تلهب ذهنه توقد حتى قاض من شدة الوقد ليفدك من نعاك مالك رقه فكل الورى، بلكل ذى مهجة يفدى <sup>(1)</sup>

إن اللجرجانى مع قوة إحسامه بذاته ، واحترامه العميق لكرامة العلم والفن — عل نحو ما سيتبين لنا ذلك – لم يستطع فى هذه الأبيات أن يتحرر من طبيعة الشعراء المداحين الذين قد يسرفون فى تعظيم ممدوحيهم وفى تعلق عواطفهم إلى درجة قد ينسون معها الكرامة الإنسانية نسيانا ، فالجرجانى لا يبالى هنا بشىء إلا بإرضاء الوزير مهما كافه ذلك من أمر ، فهو يفديه بعينيه ، ولا فضل له

(۱) يتيمة الدهر : ج ٤ ص ١٧٠ .

فى ذلك ، فإن نور مما من فضل نعائه عنده ، وهو سيجتهد فى أن يفدى مواطى. نعله ، فإذا هو لم يقبل فحسبه جهده ؛ قالشاعر فى هذين البيتين \_ ومخاصة فى البيت الثانى \_ يفقد تماما إحساسه بذاته ، ولا يروعه فى سبيل إرضاء الوزير واستعطافه أن يضع نفسه فى مواطىء النعال .

وليس من الممكن أن تكون تلك الصورة نتيجة عاطفة كريمة أو انفعال صادق ، لأن صدق الانفعال يؤدى إلى صدق التعبير ، وأى صدق فى أن بجعل الإنسان نفسه فدى لمواطىء النعال ؟ إن الذى يمكن أن يؤدى إليه الشمور بالفداء ، أن يجعل الإنسان نفسه فدى لمن يجب لا فدى لموطىء نعله . قالمالوف الذى نسمعه دائما فى مثل هذه المواقف أن يقول الإنسان : تفديك روحى أونفسى أو دمى أو مهجتى أو حياتى . وهذا جميل ومقبول وصادق ، ولكن المسألة بالنسبة تلجرجانى لا تعدو أن تكون مبالغة ذهنية ، القصد فيها تملق الوزير حتى لا تنقطع نعاؤه عنه ، لذلك فقد تمكلف فيها تلك الصورة المبتذلة التى لا يمكن أن توحى بها عاطفة إنسانية راقية كريمة .

ثم يسفى الجرجانى بعد هذا فى سرد هذه المعانى التقليدية ، فيقول للوزير : إن تشكيك قد أعدى البلاد وأهلها ، ولئن كانت الشكوى لا تعدى على البعد فإن تشكيك قد أعدى الناس ، فهم من مرضك فى مرض ؛ ثم هو يقسم للوزير بنعمائه عليه أنه ما درى بالشكوى التى عرضت له إلا حينما أقبل المجد يستعدى أى حينما هب المجد ليدفع الداء عن الوزير ، لأنه أصل المجد ومنبعه ، ولكن كيف استطاعت الحى أن تصل إليه أو تدو منه وهو منبع المجد ؟ إنها لبست إلا من توقد ذهنه وتلهبه ؛ فقد ظل ذهنه يتوقد بالعلم والذكاء والمحر فة حتى قاض الرض من شدة الوقد ، وهذه صورة بديعة فى حسن التعليل ، فهى تتضمن وصف المدو ح بسعة العالم ، وحدة الذهن ، وفرط الذكاء . ثم يقول الشاهر فى البيت الأخير : ليفدك أيها الوزير كل من أسرته وملـكت رقه بنعماك ، إن الورى كله سيفديك ... سيفديك كل ذى روح ، فإن نعماك قد غمرت كل حى .

إن هذه الأبيات تصور لنا نفسية الشاعر حينما يطمس صفاءها الزيف والملق فتبدو شائمة مظلمة لا يختلج فيها إحساس صادق . إن للجرجاني شاعرية أصيلة ، ولـكنها هنا مغلولة لا تجد الفرصة للانطلاق ، حتى تعبر عن أصالتها في حرية وف صدق . استمع إليه حينما تحرر نفسه من أغلال الحاجة ، وتستشعر معاني الكرامة الإنسانية التي لا يتسامي إليها شيء مهما عز . إنك ستحس حينذ ك بروعة الفن وصدقه وأصالته .

يقول : على مهجتى تجنى الحوادث والدهر فأما اصطبارى فهو ممتنع وعر كأنى ألاق كل يوم ينوبنى بذنب وما ذنبى سوى أننى حر فإن لم يكن عند الزمان سوىالذى أضيق به ذرعا فعندى له الصبر وقالوا توصل بالخضوع إلى الغنى وما علموا أن الخضوع هو الفقر وبينى وبين المال بابان حرما على الغنى ، نفسى الأبية والدهر إلى أن يقول :

إذا قال هذا اليسر أبصرت دونه مواقف خير من وقوفى بها العسر إذا قدموا بالوفر أقدمت قبلهم بنفس فقير كل أخلاقه وفر وماذا على مثلى إذا خضمت له مطامعه فى كف من حصل التبر<sup>(1)</sup> فنحن نحس فى هذا الشمر طم الإباء والحرية ، محس بروح الشاعر لللهم حينا تتسامى إلى عالمها الرفيع ، فتتدفق مهذا الفن الأصيل الذى لا زيف فيه

(١) يتيمة الدهر : ج ٤ س ٢٢ ، ٢٣ .

ولا افتعال . إن فى مثل هذه المواقف النفسية المفعمة بالحرارة والصدق تتجلى روعة الشعر وتتأكد أصالة الشاعر ؛ أما ذلك الشعر الذى تدفعه نزعات التكسب والاستعطاف ؛ فإنه يعتمد على تسكديس صفات التفخيم والتعظيم للمدوح ، لذلك فإنه لا يمس النفس بعاطفة صادقة تهتز لها وتنفعل بها .

وهاك تموذجاً آخر من ذلك الشعر للصاحب بن عباد فى ابن العميد وقد أصابه نقرس فى يمناه :

أبو الفضل من أجرى إلى الفضل نافعا فظل به يدعى وصار به يكنى سلامته شمس للعالى . . . وسقمه كسوف المعالى لاكسفن ولا بنسا ولم يأته ورد السقام لنميسيع ما عرفنا فخذ معسسنى تألمه منا وما راده إلا ليشغل عن ندى وإلا فلم قد خص بالألم اليمنى ؟ وما يحجز البحر الخضم عن الندى ولا السيد الأستاذ عن جوده يثنى<sup>(٢)</sup>

فهذه الأبيات لا نثير فى النفس شعوراً معيناً ، أو تحرك الإرادة نحو هدف معين ، لأسها هى فى ذاتها لا تنبع من عاطفة صادقة تشيع فيها الحرارة وتمنحها قوة التأثير ، وإنما هى نوع من التأليف الذهنى الذى لا يرتبط بموقف نفسى ينعكس صداه على العمل الشعرى حرارة وصدقا .

وهكذا نرى أن شعر المدح وغيره من الموضوعات الشعرية التقليدية التى لا تعبر عن تجارب حية عاشها الشاعر وانفعل بها واتصلت نفسه اتصالا وثيقاً بمواقفها ، أشبه ما يكون بعملية آلية لا حياة فيها ولا روح . فالإبداع الفنى دائماً ، هو نتيجة لحظة تتوهج فبها أحاسيس الفنان بتجربة إنسانية اهتزت لها نفسه وانفعل مها وجدانه .

(۱) يتيمة الدهر : ج ۳ س ۲٤۲ .

(م - ٢٣ أدب المعترلة )

إذن فشمر المترّزلة فى هذه الموضوعات التقليدية يتسم بذلك الطابع العام الذى يتسم به هذا اللون من الشعر،من حيث رتابة المعانى،وفقدان العنصر العاطنى الصادق .

وقد رأينا الفرق بين شعر القاضى الجرجانى الذى مدح به الصاحب بن عباد وشعره الذى أوحت به تجاربه العميقة القاسية مع الزمان والناس ، وإحساسه بأن عزة النفس وكرامتها مع الحرمان والفقر أسمى وأرفع من الخضوع وإذلال النفس فى سبيل المال :

وقالوا توصل بالخضوع إلى الننى وما علموا أن الخضوع هو الفقر وبينى وبين للمال بابان حرما على الغنى نفس الأبية والدهر ٣ – الفخر :

محدثنا فيا مضى عن موضوعين من موضوعات الشعر عند المعتزلة ، هما الغزل وللدح . وقد رأينا أن التأثير المذهبى فيا عرضنا من شعر لم يكن واضحاً بالنسبة التى رأيناها فى النثر ؛ كما رأينا أن منهج الشعر عند المعتزلة فى هذين الموضوعين لم يكن يختلف عن المنهج العام الذى ألف عند الشعر اء من غير المعتزلة ؛ نستنى من ذلك بعض الانطباعات المذهبية الخاصة التى أشرنا إليها فى موضعها للنظام وغيره . وهذا يؤكد لنا ما سبق أن قررناه فى أكثر من موضع من أن طبيعة التكوين الثقافى المعتزلة ، كانت تجد فى النثر عجالا أفسح للتعبير عن خصائصها ومميزاتها من الشعر .

والآن نتحدث عن موضوع ثالث من موضوعات الشعر التقليدية التي عالجها شعراء المعتزلة هو الفخر ، لنرى هلكان المعتزلة تقليديين في فخرهم أيضاً ، أم أن فخرهمكان ينبع من معين آخر هو إحساسهم بما لهم من أثر في الدقاع عن الدين وتحمل المشاق في سبيل نصرته وإعلاء كلته ؟؟. لقد نظم بعض شعراء المعتزلة شعراً في الفخر ، وإذا كان الشعراء قد درجوا على أن يغتخروا بأحسابهم وأنسابهم ومآثرهم في الجود والشجاعة إلى غير ذلك من للماني التي كانت تدور حولها قصائد الفخر في الشعر العربي ؛ فإن شعراء للمتزلة كانوا يفخرون بالاعتزال،ويعتزون بجهادهم في الدفاع عن دينهم ومبادئهم . من ذلك قول شاعرهم بشر بن المعتمر :

> إن كنت تعلم ما أقول م وما تقول فأنت عالم أو كنت تجهل ذا وذا م ك فكن لأهل العلم لازم أهل الرياسة من ينا م زعهم رياستهم فظالم مهرت عيونهم وأنت م من الذى قاسوه حالم لا تطلب بن رياسة بالجهل أنت لها مخاصم لولا مقر الدعائم (<sup>1)</sup>

فبشر فى هذه الأبيات يفخر بالمعتزلة ، ويشيد بعلمهم وأنهم أهل الريامة فى هذا الطم،ولا ينازعهم هذه الرياسة إلاظالم ، فهم يسهرون ويجاهدون ويقاسون فى سبيل تحصيل العلم والدقاع عن الدين ، فلولاهم لاضطربت دعائم هذا الدين ، ولما وجد من يدافع عنه كما يدافعون ، ويرد عنه كيد خصومه كما يقعلون ، وهذه للعالى التى ساقهابشر معان بسيطة ، والكنها تدلنا على روح المعتزلة ، وعلى حاسهم للعالى التى ساقهابشر معان بسيطة ، والكنها تدلنا على روح المعتزلة ، وعلى حاسهم بعلمهم ثبتوا دعائم الدين ووطدوا أركانه .

لقد كان اعتداد المعتزلة بمذهبهم وفخرهم به مضرب المثل : فقد قال الخوارزمى : إن اعتداد المعتزلة بالمعتزلى كاعتــداد الشيعة بالومى والإمامية

(۱) البيان والتبين : ج ۱ س ۱۲۰ بالهامش وانظر : المنية والأمل : س ۳۰ .

بالمهدى<sup>(1)</sup> : ويفخر الجاحظ بالمعتزلة ويشيد بفضلهم قائلا : « إنه لولا مكان المتكلمين لهلكت العوام من جميع الأمم ، ولولا مكان المعتزلة لهلكت العوام من جميع النحل<sup>(۲)</sup> » ثم ينوه بحذق المتكلمين ودقة فهمهم فيقول : « وما كان أحوجنا وأحوج جميع المرضى أن يكون جميع الأطباء متكلمين ، وإلى أن يكون المتكلمون علماء ، فإن الطب لوكان من نتائج حذاق المتكلمين ومن تلقيحهم 4 لم نجد في الأصول التي يبنون عليها من الخلل ما نجد<sup>(۲)</sup> » .

وكان أبو يوسف القزوينى يفتخـر بالاعتزال ويعلنه على باب الوزير الأشعرى « نظام الملك السلحوق » ويقول لمن يستأذن عليه : قل أبو يوسف القزوينى المعتزلى<sup>(1)</sup> :

و « محمد بن وشاج الرینی »کان یباهی باعتزاله فیقول : « أنا معتزلی ابن معتزلی<sup>(۰)</sup> » .

وهمذا کان إحساس المعتزلی بنفسه وبمذهبه ، واذلك لم يكن غريباً أن يفخر شعراؤهم بالاعتزال ويمجدوه ويباهوا به .

ويقول صفوان الأنصارى شاعر المعتر**ة** يتهكم ببشار بن بردحينها انقلب عليهم ، و يعدد مناقب للعتر**ة**،ويشيد بجهادهم وكفاحهم وما يبذلونه فى نصرة الدين وإعلاء كلمته من مشقات ومتاعب :

متی کان غزال له یا ابن حوشب غلام کمرو أو کمیسی بن حاضر<sup>(۲)</sup>

(۱) رسائل الحوازرمى : س ۳۸ .
(۳) الحيوان : ج ٤ م ٢٠٦ <sup>4</sup>.
(۳) الحيوان : ج ٥ م ٩ ٥ .
(٤) مابقات الشافعية : ج ٣ م ١٤٠ .
(٩) ميزان الاعتدال : ج ٣ م ١٤٠ .
(٦) هو عمر بن عبيد وعيسى بن حاضر وكلاما من المعتزلة .

| أو القرم حقص نهبة للمخاطر ؟(1)              | اماکان عثمان الطویل ب <b>ن خان</b> د |
|---------------------------------------------|--------------------------------------|
| إلى سوسها الأقمى وخلف البرابر               | له خلف شعب الصين فى كل ثغرة          |
| نهركم جبار ولاكيد ماكر                      | رجال دعاة لايغل عزيمهم               |
| وإن كان صيغاً لم يخف شهر ناجر (*)           | إذا قال : مروا في الشتاء تطاوعوا     |
| وشدة أخطار وكد للسافر                       | مهجرة أوطان وبذل وكلفة               |
| وأررى بغلج للخاصم قاهر <sup>(٣)</sup>       | فأنجح مسعاهم وأثقب زندهم             |
| وموضع فتياها وعلم النشاجر                   | وأوتاد أرض الله في كل بلقع           |
| ولا الشدق من حيى هلال بن عاص                | وما کان سحبان یشق غبارهم             |
| إذا وصلوا أيمانهم بالمخاصر <sup>(})</sup>   | ولا الناطق النخار والشيخ دغفل        |
| إذا نطقوا فى الصلح بين المشار (•)           | ولا القالة الأعلون رهط مكحل          |
| وقد زحفت بَرِّ ازْهم للمحاضر <sup>(٢)</sup> | بجمع من « الجِنْبُن » راض وساخط      |
| فن البتامي والقبيل المكاثر ؟(٧)             | تلقب بالغزال واحد عصره               |
| وآخر مرجى وآخر حأثر                         | ومن لحروری وآخر رافض                 |
| وتحصين دين الله من كل كافر                  | وأمر بمعروف وإنكار منكر              |
|                                             |                                      |

(١) عبمان الطويل وحفص الفرد من رجال المعتزلة أيضا .
(٢) شهر ناجر : هو من شهور قلب الصيف عند العرب .
(٣) وأورى بفلج : أمناء بالظفر والفلب .
(٤) يقصد : النخار بن أوس المذرى ودغفل بن حنظلة السدوسى، وكانا من أشدخطباء
(٤) يقصد : النخار بن أوس المذرى ودغفل بن حنظلة السدوسى، وكانا من أشدخطباء
(٤) العرب ، وكانا إذا قبضا على عصيهما ووصلا أيمانهما بمخاصرها ألحما كل ناطق .
(٩) القالة الأعلون : الخطباء في الشئون الرفيمة . ورهط مكحل : هم عمرو بن الأهنم .
(٩) القالة الأعلون : الخطباء في الشئون الرفيمة . ورهط مكحل : هم عمرو بن الأهنم .
(٦) القبل المكاثر : هو من كاثر بعياله وليس له مال .

يصيبون فصل القول فى كل منطق كى طبقت فى المظم مدية جازر تواهم كأن الطير فوق رمومهم على عمة معروفة فى المعاشر ومياهمو معروفة فى وجوهمم وفى المشى حجاجا وفوق الأباعر وفى ركعة تأتى على الايل . . . كله وظاهر قول فى مثال الضائر وفى قعص هداب وإحفاء شارب وكور على شبب يضىء لناظر وعنفقة مصلومة . . . ولنماه قبالان فى ردن رحيب الخواطر فتلك علامات تحيط بوصفهم وليس جمول القوم فى جرم خابر<sup>(1)</sup>

إن الذي يتأمل هذه القصيدة ويتمعقها ، يحس بأن وراءها عاطفة مشبوبة وإحساسا صادقا وروحا يتوهيج بالحب والإيمان بذلك المذهب الذي تتمثل فيه أروع المثل ، وأنبل القيم ، من تمسك بالدين وجهاد في سبيله وتفان في الدفاع عنه وهجرة في كل الأوطان لرفع رايته و إعلاء كلته ، دون مبالاة ببرد شتاء ، أو قيظ صيف ، أو خطر سفر .

إن صفوان الأنصارى شاعر من المعرقة، فهو يعدد مناقبهم كما محسها فى نفسه قدلك فإن قصيدته هذه تعتبر من قصائد المدح ؛ فهو يدافع عن فئة هو منها ويتحدث عنها ويصف فضائلها من خلال نفسه ، اذلك كان حديثة صدقا لازيف فيه ، وكانت أحاسيسه المخاصة تطبع معانيه بطابع الصدق ، فلا نحس فيها مبالغة أو تطرفا . إنه يعطينا صورة صادقة عن حياة للمترنة وصفاتهم ، وما كانوا يبذلونه من جهد مخلص للدقاع عن دينهم ، وما كانوا يتستعون به من مقدرة بلاغية قائقة تعينهم على أداء رصالتهم . إنه محدثنا عن هذا كله كما تحدثنا عنه مصادر التاريخ ،

<sup>(</sup>١) القصيدة في البيان والتبين ج ١ س ٤٢ ، ٤٣ .

- 109 -

ولکن روحه الشاعرة ، قد نظمت لنا من هذه الحقائق عملا فنیا یمکن أن یوصف بالجودة ، وهذه هی طبیعة الفن حینها توحی به عاطفة مخاصة صادقة .

إن لهذه القصيدة باعثا نفسيا آخر غير مجرد الفخر . إنها موجهة إلى بشار ابن برد حينا تزندق وغلاءوانقاب على المعتزلة يهجوهم ويتنكر لهم،حيثقال يهجو واصل بن عطاء شيخ المعتزلة بعد أن أكثر من مديحه قبل أن يدين بشار بالرجعة<sup>(1)</sup> ويكفر الأمة :

مالی أشایع غزالا له عن<u>َ</u>ق کنقنق الدو إن ولّی وإن مثلا<sup>(۲۷)</sup>

فهو بقصد بقوله « غزالا » تحقیر شأن واصل،وأنه کان یبیع الغزل فی سوق الغزالین ، فرد علیه صفوان بهذه القصیدة التی استهلها بقوله :

متی کان غزال له یا ابن حوشب غلام کمبرو أو کعیسی بن حاضر

يعنى متى كان لغزال من الرفعة وعلو الشأن بحيث يكون له أنصار وتلاميذ من أمثال عمرو بن عبيد وعيسى بن حاضر وعثمان الطويل وحفص الفرد وغير هؤلاء من الرجال الكبار الذين كان لهم شأن فى مذهب الاعترال ا

ثم ضى صفوان متحدثا عن المعتزلة بذلك الروح المفم بالحرارة والصدق فيقول : إن لواصل فى كل مكان دهاة أشداء لا يفل هزيمهم تهمكم الجبابرة أوكيد الماكرين ، إنهم يأتمرون بأمره لأنهم يؤمنون بمذهبه ، فإذا قال لهم مروا فى الشتاء أطاعوه ، وإن كان صيفا لم يقعدهم قيظه عن مواصلة السفر والجهاد حتى ولو كانوا فى شهر ناجر ، وهو أحر شهور الصيف وأشدها قيظا . إنهم كانوا يهاجرون فى الأوطان ، ويبذلون الجمعد وللشقة ، ويعانون الخطر وكد السفر فى سبيل الدفاع عن الدين . كانوا يعملون ذلك بتفان وإخلاص ، ولذلك نجح

- (۱) البيان والتبين : ج ۱ ص ٤٠ .
  - (۲) نفس المصدر .

مسمام، وأورى زندم بالظفر والغلب والانتصار على الأعداء . إنهم أوتاد دين الله في كل مكان من الأرض ، ومم أهل الفتيا وأرباب الجدل ، ومم في البلاغة فرسان لايشق لهم غبار ، فلا يداينهم فيها سحبان واثل خطيب العرب للشهور، ولا الفصحاء من حيى هلال بن عامر ، ولا النخار العذرى ودغفل السدوسى ، ومما من أخطب خطباء العرب ، ولا القالة الأعلون من خطباء رهط مكحل في مواقفهم المشهورة في الصلح بين العشائر . هذا هو كفاح المترالة وهذه هى بلاغتهم ، فن غيرم يقف في وجه الحرورية<sup>(1)</sup> والرافضة والرجئة وغيرم من الحيارى ؟ إنهم يأمرون بالعروف<sup>(2)</sup> وينهون عن للنكر، ومحصنون دبن الله من كل كافر بمنطقهم القوى الذى يصيب فصل القول في كل شيء كما طبقت في العظم مدية جازر . إن سيا الإيمان معروفة في وجهم، وفي مشيهم إلى الحج، وفي صلاتهم المتأبية التي يستغرقون فيماالليل ، وفي قص أهدابهم و إحفاء شواربهم ، فهذه هي أوصافهم ، وتلك هى علاماتهم أحطت بها إحاطة عليم ؛ إذ ليس جمول القوم في جرم خابر .

تلك هى قصيدة صفوان الأنصارى التي صور لنا فيها حياة الممزلة وأبرز لنا كيف كان مبلغ حمامتهم لدينهم ، ومدى تفانيهم في الذود عنه والجهاد في سبيله وكيف أنهم كانوا ببلاغتهم وسداد منطقهم ينتصرون على أعدائهم و يردون كيد خصومهم . فهذه المعانى التي عددها لنا صفوان الأنصارى وبشر بن المعتمر ، كانت هى الحور الذى يدور حوله فخر المعتزلة بأنفسهم ؛ فهم لم يطرقوا في فخرهم المعانى المألوفة من زهو بالكرم والشجاعة والنجدة وعراقة الحسب والنسب ، ولكنهم وجدوا أن خير ما يفاخرون به هو مذهبهم الفسكرى الذى قام من أجل غاية

(۱) في هذا إشارة إلى موقف المعتزلة من هذه الفرق ، والحرورية فرقة من الدوارج .
 (۲) الأمر بالمعروف والنهى من المنكر هو أصل من الأصول الخسة الأساسية التى قام عليها مذهب الاعتزال ، وقد تقدم شرح ذلك .

كبيرة هى الدفاع الناضيج القوى عن الدين ، والتغانى فى سبيل الوصول إلى هذه الغاية مهما كلفهم ذلك من جهد ومشقة .

والقصيده فى جملتها صورة للعمل الشعرى الذى يوحى بالاستعداد والطبع ، ولعل مرد هذا إلى أن التجربة التى يصوغها الشاعر فى هذه القصيدة هى تجربة إيمان بمبدأ ملك عليه جوانب نفسه وشعوره، اذلك فهو يندفع مزودا بقوة ذلك الإيمان ، و بعمق مداه فى وجدانه ، فكانت هذه القصيدة التى تعتبر من أجود الشعر الذى أثر لنا عن المعزلة .

## : 1/1 - 8

ليس للمعزلة فى فن الهجاء شمر ملحوظ ، وكل ما صادفناه لهم فى هذا الباب لا يعدو أن يكون أبياتاً قليلة متناثرة ، لا يمكن أن تصليح مادة لدرس هذا الباب الواسع من أبواب الشعر العربى الذى أثرت فيه مئات القصائد فى مختلف المصور . وعلى الرغم من أن المتزلة قد تعرضوا فى كثير من الأحيان لهجو الشعراء؛ فإننا لم نر شعراء المعتزله يتحمسون لر دهذا الهجاء بمثله ، إذا استنتينا موقف مفوان الأنصارى مع بشار بن برد حينا ذهب بشار مذهب الديصانية من الأرض ؛ في أن النور خير من الظلمة ثم رتب عليه أن النار أكرم عنصرا من الأرض ؛ ثم تعرض لواصل بالذم والقدح . حينئذ ردً عليه صفوان بقصيدة طو يلة رائعة<sup>(1)</sup> يرد فيها زعمه ويعلل مذهبه · وقد ذكر فى آخر القصيدة أبياتا يهاجم فيها بشارا

سيأتى حديثنا عن هذه الغصيدة وظروفها .

أتجعل عمرا والنطامى واصلا كأتباع ديصان وم مُقَشُ المد؟ وتفخر بالميلاء والعاج عامم وتضحك من جيد الرئيس أبى جعد وتحكى لدى الأقوام شنعة رأيه لتصرف أهواء النفوس إلى الرد وسميته الغزال فى الشعر مطنبا ومولاك عند الظلم قصته مردى فياابن حليف الطين والمؤموالعمى وأبعد خلق الله عن طرق الرشد إلى أن يقول فى آخر القصيدة : تواثب أقارا وأنت مشوه وأقرب خلق الله من شبه المقرد<sup>(1)</sup>

وهذه القصيدة في الواقع لم يقصد بها هجاء بشار بصفة مباشرة،و إنما قصد بها تفنيد مذهبه الباطل حينما زءم أن النار خير من الأرض ، وهذا هو مذهب الديصانية من المجوس الذين يذهبون إلى أن الوجود يقوم على أصلين مما : النور والظلمة ، وأن النور هو مصدر الخير والظلمة هي مصدر الشر<sup>(۲)</sup> .

فها هو السر إذن فىهذه الظاهرة؟وما هو السببالذى من أجله لم يهج المعتزلة من هجوهم من الشعر اء .

إن هنا كسببين يمكن أن نعلل بهما هذه الظاهره .

١ – أما أولها . فهو أن ظاهرة الهجاءفي الشعر العربي كانت تقوم في الفالب على ظروف فردية ، أو عداوات ومنافر ات جاعية قبلية ، يذكيها الشاعر بشعره كما كان الحال بين جرير والفرزدق ، فالملاقات الشخصية أو المنافرات القيلية هي التي كانت في الغالب مذكي روح الهجاء بين شاعر من قبيلة، وشاعر من قبيلة

- (۱) القصيدة في البيان والتبيين : ج ۱ م ٤٤ ، ٤٠ .
- (٢) سبق الحديث عن هذا المذهب وتحمس المعتزلة في الرد عليه .

أخرى ، أو بين اثنين ينافس كل منها الآخر فى جاء أو سلطان ، أو تقرب من وزير أو خليفة ، أو تفاخر أو اعتداد بنسب . والمعتزلة لم تـكن ظروف حياتهم تمكمهم من ذلك الصراع الذى كان يستنفد الـكثير من الوقت والجهد حيث كانوا منصرفين إلى ما هو أهم من أطاعهم الشخصية ، وكانت صلاتهم بالناس لا تقوم على حقد أو تنافس حول أمور شخصيته نفعية ، وإنما تقوم على صراع فكرى يقررون فيه مبادئهم ، ويدافعون عن دينهم ، اذلك لم نمثر لأحد من شعراء المتزلة المروفين على شعر فى الهجاء،وكل ما هنالك – كما قلنا – أبيات قليلة جدا لا تـكاد تغنى فى ذلك الباب شيئا مذكورا .

٢ – وأما الثاني : فهو أن الشعر الذي قيل في هجاء المعترنة ، كان في الفترة التي أفل فيها نجمهم وضعفت شوكتهم بعد نكبة المتوكل لهم،حيث أحس الناس حينذاك بالرغبة في التشفي منهم ، فأخذ الشعراء يهجونهم مر الهجاء ومخاصة أحد ابن أبي دؤاد الذي كان على رأس فتنة خلق القرآن<sup>(1)</sup> . ولم يكن المعترنة ا مذاكة من القوة والمنعة محيث يردون على تلك الأهاجي التي وجهت إليهم .

هذان مما السببان اللذان يمكن أن برجع إليهما عدم وجود شعر للهجاء عند المعتزلة ، أما هذه الأبيات القليلة التي أشرنا إليها ، فمنها قول الجاحظ فى هجاء ( الجماز ) : —

> اسب الجماز مقصور إليــــه منتهاه تنتهى الأحساب بالناس ولايعدو قفاه يتحاجى من أبو الجماز فيــــه كاتباه ليس يدرى من أبو الجماز إلا من يراه<sup>(1)</sup>

 <sup>(</sup>۱) ارجع إلى عاذج من هذا الهجاء فى : تاريخ الطبرى ج ۱۱ س ٤٦ ، تاريخ بغداد
 ج ۱ س ۲۹۸ ، ۹۹ ، ج ٤ س ۱۵۳ ، ۱۵۵ ، الأغانى ج ٩ س ۱۰۷ .
 (۲) أمالى المرتضى . ج۱ س ۱٤٠ .

ففكرة الهجاء فى هذه الأبيات تقوم على الطعن فى النس<mark>ب وهى ف</mark>ـكرة تقليدية عند الشعراء الهجائين .

> ومن شعر الصاحب بن عباد فى الهجاء قوله فى هجاء ابن متوية : يافتى مُتُوِى رفقـــا لست من يُنــكر أصله إنما ينـكر منـــه من جنون فيه ثقله أنت نذل من كرام أنتفىالطاووس رجله<sup>(1)</sup>

إن الصاحب هنا لا يطعن ابن متوية فى نسبه أو أصله ، بل إنه ليعترف بأصله وكرم محتده،ولكن الطعنموجه إليه هو ذاته،فهو يقول له : أنت نذل وإن كان آلمك كر اما،فما أشبهك بالنسبة إليهم برجل الطاووس بالنسبة إليه،فالطاووس فى ذاته جميل ، وليس فيه من قبح سوى رجله .

وقد نظم الصاحب هذا المعنى نفسه فى بيتين آخرين فى ابن متوية أيضا فقال : —

أبوك أبو على ذو عـــــلاء إذا عد الكرام وأنت نجله وإن أباك إذ تعزى إليه لكالطاووس يقبح منه رجله<sup>(٢)</sup> وهذه الطريقة فى الهجاء تقابلها فى المدحطريقةالمتنبى فى قوله يمدح كافورا: —

فإن تفق الأنام وأنت منهم فإن المسك بعض دم الغزال

فهو يقول له إنك و إن كنت من الناس إلا أنك تفوقهم ، ولاغرابة فى هذا فإن المسك جزء من دم الغزال ومع ذلك فإنه يفوقه . وكذلك الصاحب يقول لمهجوه : إنك وإن كنت من أصل كريم، إلا أنك لست كريما، فمقامك من آلك

- (١) بتيمة الدهر : ج ٣ ص ٢٤٣ .
  - (۲) يتيمة الدهر ج۳ ص ۲٤۳ .

مقام رجل الطاووس التي هي أقبح شيء فيه ، قالمتنبي قد استشهد على قضيته بالمسك وأنه بعض دم الغزال ، والصاحب قد استشهد على قضيته بالطاووس وأن أقبح ما فيه رجله ، ولهذا التقابل الموجود بين الطربقتين قال صاحب اليتيمة في تعليقه على أبيات الصاحب «كأنه مقلوب بيت المتنبي » : –

فإن تفق الأنام وأنت منهم فإن المسك بعض دم الغزال<sup>(1)</sup>

ولعل مما يدخل فى باب الهجاء عند المعتزلة، تلك الأبيات التى هجم فيها بشر ابن المعتمر على أعداء المعتزلة من الإياضية والرافضة فى قصيدته الطويلة التى تحدث فيها عن عالم الحيوان وعجائبه ليبرز من وراء ذلك القدرة الإلهية .

يقول في هذه الأبيات :

| کرانضی غرہ الجغر                    | لـت إباضيا غبيــــا ولا      |
|-------------------------------------|------------------------------|
| سفرا فأودى عنده السفر               | کا يغر الآل فی سبسب          |
| فعاله عنــــــدها كغر               | کلاها وسع فی جہل ما          |
| عابوا الذى عابوا ولم يدروا          | لسنا من الحشوة الجفاة الأولى |
| <b>و إن د</b> نا فلح <b>ظه ش</b> زر | إن غبت لم يسلمك من تهمة      |
| کأنما یلسبه ا <b>لد</b> بر          | يعرض إن سالمته مدبرا         |
| له احتیــــال وله مکر               | أب <b>له خ</b> ب ضغن قابه    |
| وفارقوها فهم اليعر                  | وانتحلوا جماعة باسميا        |
| لیس له رأی ولا قدر                  | وأهوج أعرج ذو لوثة           |
| وغرهم أيضا كما غروا                 | قد غره في نفسه مثله          |

(١) يتيمة الدهر : س ٢٤٣ .

- 177 -

لا تنجع الحكمة فيهم كما ينبو عن الجرو**ة القطر** الا الأذى أوجهت أهل التقى وأنهم أعينهـــــم خزر أولئك الداء العضال الذى أعيا لديه الصاب والمقر حيلة من ليست له حيلة حسن عزاء النفس والصبر<sup>(1)</sup> ومن هجائه **ا**فرق الأخرى أيضا قوله :

لسنا من الرافضة الغلاة ولا من المرجية الجفاة لا مقرطين بل رى الصديقا مقدما وللرتضى الفاروقا

• فنوبه فخنلفة من شعر المعتزنة

يصادف القارىء فى كتب الأدب والتاريخ بعض أبيات متفرقة من شعر للعتزة فى مختلف فنون الشعر وأغراضه ، ولما كانت هذه الأبيات قليلة وتعالج موضوعات متفرقة ؛ بحيث لا يمكن جعل موضوع منها يقع تحت عنوان مستقل لعدم وفرة الشعر الذى يعالجه ؛ فقد رأينا أن ندرمها جميعاً تحت هذا العنوان الشامل مع وضع كل شعر تحت الموضوع الذى يتصل به . ( 1 ) فضل العلم : –

للمعتزلة إحساس خاص بقيمة العلم وفضله وأثره فى حياة الناس؛لأنهم قد بنوا كيامهم على أساس من العلم ، ودافعوا عن دينهم ومبادئهم بسلاحه ، ولم يتح لهم فى كفاحهم ما أتيح من نصر وتفوق إلا لأنهم كانوا علماء يؤيدون قضاياهم الدينية ومذاهبهم الكلامية بالدايل والمنطق،لذلك فقد سجل بعض شعر أتهم هذا الإحساس بقيمة العلم · من ذلك قول الجاحظ : –

 (۱) سنعود إلى هذه الأبيات بالشرح والتعليق هند حديثنا هنها مع القصيدة كلما في شعر يشر بن المعتمر .

| غذاه العلم والظن المصيب                      | يطيب العيش أن تلقى حكميا |
|----------------------------------------------|--------------------------|
| وفضل العلم يعرفه الأريب                      | فيكشف عنك حيرة كل جهل    |
| وداء الجهل ليس <b>له</b> طبيب <sup>(۱)</sup> | سقام الحرص ايس له شفاء   |

فهذه عاطفة إنسان يعتز بالعلم،و يعرف فضله و يقدر نقعه وأثره ، فهو يقول : إن طيب العيش في أن يلتى الإنسان حكيا غذاه العلم فيكشف عنه حيرة الجهل فإن فضل العلم لا يعرفه إلا الأريب ؛ ثم يقول : إن هناك شيثين لا يبرأ المصاب بهما داه الحرص وداء الجهل .

سقام الحرص ليس له شفاء وداء الجهل ليس له طبيب

ولأن الجاحظ ينزع عن إيمان صادق بالفكرية التي يصفها ؛ فإن شعره أكثر رقة ؛ فهو يحرك الشعور نحو هذه القضية التي يعالجها ، وهذه المعاني و إن كانت بسيطة لاعمق فيها ، إلا أنها اصدقها تمس النفس وتهز الوجدان ، وهذا يعنى أن صدق الشاعر يضنى على شعره ظلال الروعة والجال .

ومن هذا أيضا قول القاضي الجرجاني : –

ما تطعمت لذة العيش حقى صرت قبيت والـكتاب جليسا ليس شىء أعز عندى من العلم م فما أبتغى سواه أنيسا إنما الذل فى مخالطة الناس م فدعهم وعش عزيزا رئيسا<sup>(٢)</sup> فهذه الأبيات هى الأخرى ، تترجم لنا هن إحساس الشاعر بكرامة العلم

(۱) ثاريخ بغداد ج ۱۲ ص ۲۱٤ ، وانظر سرح العيون ص ۱٦٣ .

(٢) وفيات الأعيان ج ٢ س ٤٤٢ .

وعزة العلماء، وهذا الإحساس هو خلاصة تجربة قاسية عانى فيها العبرجانى من مخالطة الناس، فتبين أن خير شيء فى هذه الحياة هو أن ينصرف الإنسان إلى العلم ويعتز به ، لأن مخالطة الناس لا تجلب له إلا الذل ، فمن الخير أن يتركهم ويميش كريماً بنفسه عزيزاً بعلمه، لذلك فهو يقول : إنه ما تطعم لذة العيش إلا منذ ابتعاده هن الناس ومجالسته الكتاب .

ويقول الجرجاني أيضاً في هذا المعنى :

رأوا رجلا ءن موقف الذل أحجا يقولون لي فيك انقباض وإنما من الذم أعتد الصيانة منها وما زلت منحازاً بعرضى جانباً ولـكن نفس الحر تحتمل الظا إذا قيل هذا مشرب قلت قد أرى مدا طمع صيرته لى سلما ولم أقض حق العلم إن كان كما لأخدم من لاقيت لكن لأخدما ولم أبتذل فى خدمة العلم مهجتى إذأ فانباع الجهل قدكان أحزما أأشتى به غرماً وأجنيه ذلة ولو أن أهل العلم صانوه صانهم ولو عظموه فى النفوس تعظيا محياه والأطباع حق تجهما<sup>(1)</sup> ولكن أذلوه فمان ودنسوا

إن هذه الأبيات صورة رائعة للشعر العربى حينما يتحرر من أغلال التقليد والتكلف ، ويسمو عن دوافع الفرض والحاجة ، وينبعث فى حرارة وصدق من أعماق صاحبه ، ليعبر عن وجدانه حينما تهزه تجربة صادقة ؛ إن الجرجانى فى هذا الشعر يصل إلى قمة إحساسه بعزة العلم وكرامته ، فهو بعلمه يعف عن مواقف الدل ، وهو لتقديسه للعلم لا يتخذه وسيلة إلى تحقيق مطامعه.إنه قد يكون محتاجاً

 (۱) يتيمة الدهر : ج ٤ ص ٢٢ والبيتان الأخيران من هذه المقطوعة غير موجودين في يتيمة الدهر ، وعما زيادة أضفناها من كتاب المنية والأمل : ص ٦٨ . ولـكن نفس الحر أكرم عليه من أن تهون فى سبيل الرصول إلى حاجتها . إن للعلم حقاً واجب الرعاية ؛ والشاعر يقول : إننى لا أقضى حق العلم تحلى ولا أرعاه إذا أنا قد اتخذته وسيلة لتحقيق أطماعى وشهواتى ؛ فأنا لم أبتذل مهجتى فى سبيل العلم لأخدم به الناس ، ولكن ليخدمنى به الناس .

ثم هل أشتى به غراساً ، فإذا أردت أن أجنى ثمرة عر اسىوجدتها ذلا ؟؟ إنه إذا لم يكن من ذلك بد، فمن الحزم رك سبيل العلم واتباع سبيل الجمل ، مادمنا لاتجد جى علمنا عزاً وسؤدداً وكرامة .

إن أهل العلم إذا صانوه فلابد أن يصونهم ، وإذا أعظموه فى نفوسهم واعتزوا به ، فلابد أن يكون صدى ذلك أن يعظم الناس العلم فى أشخاصهم ، ولكنهم أذلوه وامتهنوه بجعله وسيلة للوصول إلى غاياتهم .

إن الجرجانى فى أبيانه تلك ، شاعر مرهف النفس ، فهو هنا يصور تجربة ملكت عليه جوانب نفسه . تجربة الأدنياء التافهين الذين يذلون كرامتهم ، ويسخرون علمهم ، للوصول إلى شهواتهم الدنيا وأطباعهم الفانية ، دون أن يدركوا أن صيانة الكرامة عن الابتذال ،والتسامى بالعلم عن أن يكون وسيلة إلى المطامع ، لأعز وأغلى من أى شىء مهما عز وغلا . إن صدق هذه التجربة ، وعمق إ عساس الشاعر بها،قد أثمرا ذلك العمل الفنى الخالد الذى سيظل مصدر إمتاع وتأثير ، مهما تقادم عليه الزمن ، واختلفت هليه الأجيال ، قالقيم الإنسانية الكبيرة شىء ثابت فى ضمير البشر ، مهما اختلف بهم المكان ، وتغير عليهم الزمان .

٢ -- فضل العقل :

وللمُعْزَلَة كذلك إحساس خاص بقيمة المقل؛ فقد كأنوا ؛ جدونه و يقدسون ( م ـ ٢٤ أدب المتزلة ) أحكامه ، ولا يستبرون أى شى، صحيحاً ما لم يكن المعقل قد قضى به وأقره ، وقد مر بنا كيف أنهم كانوا يبالغون فى الاعتداد به إلى درجة أنهم كانوا يتأولون النصوص التى قد تخالف فى ظاهره، منطق العقل<sup>(1)</sup> ، وقد مر بنا أيضا كيف أنهم جعلوا العقل هو مصدر التحسين والتقبيح ، قالحسن عندهم هو ما قضى للعقل محسنه ، والقبيح ما قضى العقل بقبحه ، والشرع يقوم بمهمة الإثبات لا بمهمة الإخبار ، والجاحظ يعتمد على حكم العقل قبل أن يعتمد على حكم الحواس الظاهرة فيقول : «وللأمور حكان ، حكم ظاهر الحواس ، وحكم باطن المقول ، والعقل هو المجن<sup>(7)</sup> » إلى غير ذلك من الأمور الكثيرة التى تدل على اعترازهم بسلطان المقل ، ومن هنا عرفوا فى الدراسات الحديثة بامم ه العقليون أو المفكرون الأحرار » وقد سماهم ه شتينر Stainer باسم « رجال الفكر الحرق الإسلام » فى كتاب له بامم « المترانة أو المفكرون الأحرار فى الإسلام » .

من أجل هذا كله ، لم يكن غريباً أن نرى للمعتزلة شعراً في تمجيد المقل ، والإشادة بفضله .

يقول بشر بن المعتمر فى قصيدة طويلة<sup>(٣)</sup> يتحدث فيها عن عالم الحيوان : لله در المقــــــل من رائد وصاحب فى العسر واليسر وحاكم يقضى على غائب قضـــــية الشاهد للأمر وإن شيئاً بعض أفمـــــاله أن يفصل الخير من الشر بذى قوى قد خصـه ربه بخالص التقديس والطهر<sup>(1)</sup>

- (۱) الظر : الصواعق المرسلة : ج ۱ س ۱۳۳ .
   (۲) الحيوان : ج ۱ س ۲۰۷ .
   (۳) سنتحدث عن هذه القصيدة في حينها .
  - (٤) العيوان : ج ٦ ص ٢٩٢ .

فالمقل فى نظر بشر ، هو خبر رائد وخبر صديق فى المسر واليسر ، وهو الحاكم الذى بقضى فى الأمور ويفصل فيها ، وهو الذى يميز الخير من الشر ، بذى قوى أى بفكر ذى قوى ، لذلك نقد خصه ربه بخالص التقديس والطهر ، وفى قول بشر : أن يفصل الخير من الشر : إشارة إلى نظرية القبت والحسن المقليين ، وهى من النظريات التى قال مها المتزلة : ومؤداها أن تحسين الأشياء وتقبيحها مرده إلى المقل ؛ فالحسن والقبت صفتان ذاتيتان<sup>(1)</sup> فى الأشياء ، والمقل هو الذى يدرك هذه الصفات ويميزها ويقضى بها .

٥ – الحسكمة :

الحكة فى الشعر العربى ،هى خلاصة مراس الشاعر للحياة وصراعه معالناس والزمان ، وهى نتيجة تجارب هميقة عاشما وانفعل بها ، فكشفت له من أسرار الحياة وطبائع الناس ماكان مستخفياً عليه ، فسجل ذلك فى جملة يركز فيها خلاصة هذه التحارب وموقفه منها ، وتلك هى الحكة م

والمعتزلة كغيرهم من الناس ، كانت لهم مع الحياة تجارب ، تعمقوا من خلالها أخلاق الناس وطباعهم ، وعرفوا عن طريقها ما يكمن وراء مظاهر الحياة وأحدائها من خير وشر ؛ فسجل شعراؤهم ما أوحت لهم به هذه التجارب من آراء فىالناس وفي الحياة .

قال واصل بن عطاء رئيس للمتزلة فيا روى له من شعر : تحـامق مع الحـقى إذا مالقيتهم ولانلقهم بالمقل إن كنت ذا عقل

(۱) المستصنى للغزالى : ج ۱ س ۰۷ .

- 777 -

فإن الفتى ذا المقل يشــتى بعقـله كماكان قبل اليوم يشقى ذووالجهل (''

إن واصلا لطول مراسه للناس ، وخبرته لأحوالهم ، قد استخاص تلك الحكمة التي تضع لذا قانوناً لمعاملتهم ؛ قالإنسان العاقل يجب ألا يتحكم بمنطق العقل في معاملته للحدقي من الناس؛ بل عليه أن يكون أحمق مثلهم ، حتى يستطيع أن يسلم من شرهم ومن حاقتهم ، لأن الحقي أغبياء جولاء ، لا يقدرون للمقل قدره ، ولا يعرفون له قيمته ؛ لذلك فإن العاقل يشتى بعقله معهم إذا هو حاول أن يجعل من عقله أساساً لمعاملتهم ؛ و إذا كان الأصل في الحياة أن يشعق الإنسان بجهله لا بعقله ؛ فإن الحقى من الناس يعكسون هذه القضية ، ويجعلون للإنسان يشتى بعقله لا نجهله .

ولعل هذه التجربة نفسها هي التي جمات المتنبي يقول :

ذو المقل يشقى فى النعيم بعقله وأخو الجهالة فى الشقارة ينعم

والمقل فى ذاته ليس مصدراًللشقاء ، وإنمايرزا الإنسان بعقله ، ويشقى به ، إذا اضطرته الظروف أن يعايش الأغرار والحقى الذين لا يخصمون فى حياتهم إلا لسلطان الحماقة والجمل .

ثم لعل هذه التجربة نفسها أيضا هى التي أوحت لأبي العلاء قوله : ولما رأيت الجمل في الناس فاشيا مستجاهلت حتى قيل إلى جاهــــــل

والصياغة الشعرية فى بيتى واصل متماسكة ، ليس فيها لفظة قلقة أو تعبير مضطرب، ولكن التآ لف واضح بين الألفاظ والمعانى مما يدل على تمرس واصل بقرض الشعر ، وإن كنا لم نصادف له سوى هذين البيتين .

(۱) في معجم الأدباء : ج ۱۹ ص ۲٤٧ أن واصلا كانت له « خطب وحكم من الكلام ومناظرات ورسائل وأخبار يطول ذكرها وله شمر أجاد فيه » ثم لم يذكر له سوى.
 هذين البيتين .

والجاحظ أيضاً من شعراء للعتزلة الذين اهتزت نفوسهم تحت وطء التجارب ، وأفعمت مشاعرهم بأحداث الزمن ، فسجلوا بعض ما أوحت لهم به هذه التجارب من آراء فى الحياة والناس ، والجاحظ وإن كانت مقدرته الشعرية \_ كما أسلفنا \_ محدودة بالنسبة لمقدرته النثرية ، إلا أن الشاعر حينما تستغرق أحاسيسه فى موقف نفسى إزاء تجربة من التجارب ، فإن ذلك ينعكس على شسـ عره صفاء وقوة ، إذ لائمى ميزرى بقيمة الشعر ، وينف من جاله وروعته ، أكثر من أن تقسر عليه النفس ، أوحينما لا تدفعه عاطفة مخلصة أو إحساس صادق ، ولقد مر بنا نموذج من شعر الجاحظ فى مدح أحد بن أبى دؤاد ، ورأينا كيف أن شعره حينذاك كان يتعثر قاما واضطر ابا ، وما ذلك ، إلا لأن نفسه لم تكن مفعمة بما ينتى شاعريته من أوشاب الافتعال والزيف .

ومن تجارب الجاحظ قوله : أرجو أن تكون وأنت شيخ كما قد كنت أيام الثــــــباب لقد كذبتك نفسك ليس ثوب دريس كالجــــديد من الثياب<sup>(1)</sup>

فهذان البيتان على الرغم مما فيهما من بساطة فى التعبير الشعرى ، إلا أنهما يعبران – فى صدق – عن إحساس الشاعر مهذه التجربة الكبيرة،التى تحسها جيعا حينما ينتهى من حياننا الربيع ، ويدهمها الخريف بضعفه وشيخوخته ؛ إنها تجربة الإحساس فالزمن ، حينما تضوى النفس تحت ظلام المشبب ، وتجتاحها أعاصير الوهن ، وتدرك أنه قد أدبر عنها وهج الحياة ، ولم يبق لها إلا الليل تعالى ظلامه وركوده .

والجاحظ فى إحساسه بهذه التجربة ، لا يتفلمن ولا يتعمق ، ولا يحتاج فى

(1) وفيات الأعيان : ج ٣ س ١٤٣ .

تفسيره لذلك الإحساس إلا إلى ذلك للذل البسيط المحسوس ، وهو أن دريس الثياب لا يمن أن يكون كجديدها ، بهاء ورواء وقوة ، وكذلك الشيخوخة بالنسبة إلى الشباب لا يمكن أن تسكون كمثله بهاء ورواء وقوة .

وفى نطاق هذا الوعى بمشكلة الممر فى فترتى قوته وضعفه ، يمتد إحساس الجاحظ إلى تجربة أخرى، هى تجربة الحياة والوت ، وإحساسه بهذه التجربة ، هو مضاعفة لإحساسه بالتجربة الأولى ؛ فإن الإحساس بالضعف الذى يعترى الإنسان فى آخر حمره ، بعد إحساسه الفياض بالقوة أيام الشباب ، يفضى إلى التفكير فى النهاية المحتومة التى لابد أن ينتهى إليها كل حى ، ألا وهى الموت .

- يقول الجاحظ في هذا :
- تساقوا جميعا كثوس المنون فمات الصديق ومات العدو<sup>(1)</sup>

فنحن هنا أيضا لا نحس عمقا فى الفسكرة ، أو تأنقا فى الصياغة الشعرية ، ولـكننامع بساطة هذا التعبير ، نحس مدى تمثل الشاعر لهذه للشكلة ، وانفعاله سها ، وإدرا كه بأن ليس فى الحياة خلود .

ومن التجارب التي عاناها الجاحظ ، وأحسما بمرارة وقسوة ، تجربة الإنسان حينما ينتكس وضمه فى الحياة ، فيذل بعد عز ، وينسى بعد ذكر ، ويتقدم عليه التافهون الذين لا يستحقون التقديم ، وهو الذى طالما كان دائما فى للقدمة ، ولكن الدهر بصروفه وتقلباته ، لا يضع الأمور فى مواضعها ؛ بل يقلب الأوضاع ويعكس الأمور ، فيبرم للنقوض ، وينقض المبروم .

ائن قدمت قبلى رجال فطالما مشيت على رسلى فسكنت المقدما

(۱) وفيات الأعيان : ج ۳ ص ١٤٤ وانظر : سرح العيون . س ١٦٣

ولـكن هذا الدهر تأتى صروفه فتبرم منقوضا وتنقض مبرما<sup>(1)</sup>

لعل الجاحظ قد قال هذا الشعر فى أخريات أيامه ، حينما أحس بأنه سيختم حياته خاملا مغموراً ، يتقدم عليه الذين لا يتسامون إلى قمة فضله وعلمه ، ولـكنما صروف الدهر ، التى تقدم المتأخرين وتؤخر المتقدمين . إن إحساس الجاحظ هنا مذاته إحساس عميق، يتمثل فى هذه الصورة الرائمة، التى تجسم هذا الإحساس، وتصوره أبدع تصوير ، حيث يقول :

أن قدمت قبل رجال فطالما مشيت على رسلى فكنت للقدما أى أننى أمشى على مهل ، ولكن مع هذا قان أحداً لن يسبقنى ، وهذه صورة رائعة لتصوير الثقة بالنغس والشعور بالذات .

## ٦ – موضوعات جديدة فى شعر المعتزلة :

تلك الموضوعات التى سبق الحديث عنها فى شعر المعتزلة ، هى كاما أو معظمها من الموضوعات التقليدية ، التى عالجها المعتزلة كما عالجها فيرهم من الشعراء ، وكل ما هنالك أنخصائص الاعتزال – كذهب له مبادؤه وله ثقافته – كانت تتمثل من حين إلى آخر فى استخدام بعض الأفكار أو للبادى و أو الألفاظ ، التى تعبر عن البيئة الخاصة اذلك الذهب ، ولم لر فيا عدا هذا المجانب ، ما يمكن أن يميز شعر المعتزلة عن شعر غيرهم فى تلك للوضوعات ، فطريقتهم فى الفزل أو المد أو المجاه مثلا ، لاتكاد مختلف عن الطريقة المألوفة لدى الشعراء من غير المعتزلة من ف إبداع الصور والمعانى الشعرية ، وذلك للسدة اتصاله بالذاهب التى الترفيق فى إبداع الصور والمعانى الشعرية ، وذلك لشدة اتصاله بالذاهب الفلسفية التى فى إبداع الصور والمعانى الشعرية ، وذلك لشدة اتصاله بالذاهب الفلسفية التى

(١) وفيات الأعيان: ج٣ م ١٤٤ .

طبعته على التعمق والتناخل ، وكذلك ما أشرنا إليه من أنجاه شعراء للمتزلة في الفخر وجهة أخرى تخالف وجهة الشعراء ، وهي الفخر بمذهبهم لا بأمجادهم ومزاياهم الشخصية . ولـكن هذا وحده ليس كافياً في أن مجمل من شعر المعتزلة في هذه الموضوعات – بصفة عامة – شيئاً له خصائص ومميزات، يمكن أن تطبعه بطابع مستقل يتميز به عن غيره .

أما شعر المعتزلةالذي يمكن أن نرى فيه سمات خاصة ، فهو الشعر الذى روى لبشر بن المعتمر ، وصفو ان الأنصارى ، فإن هذا الشعر يعالج موضوعات جديدة لم يسبق أن عالجها الشعر العربى من قبل ، ولعل هذه للوضوعات هى أكثر اتصالا بمذهب المعتزلة .

( ۱ ) شعر بشر بن المعتمر :

بشرين المعتمر هو رأس معتزلة بغداد<sup>(۱)</sup> وصاحب الصحيفة المشهورة التي أثبتها الجاحظ فى بيانه ،<sup>(۲)</sup> والتى يضع فيها بشر القواعد الأساسية لعلم البلاغة العربية<sup>(۲)</sup> . وهو شاعر من شعراء المعتزلة المشهورين ؛ بل لعلة أكثر شعراء المعتزلة فى القرن الثالث إنتاجا ، وأنضحهم شعرا ،قال عنه الجاحظ : «لم أر أحدا أقوى على المخمس والمزدوج ما أقوى عليه بشر<sup>(2)</sup> » وقال أيضا : وكان بشر أروى المعتزلة للشعر خاصة<sup>(ه)</sup> » .

ولبشر فى شعره سمة ربماكانت أدل على ثقافة المعتزلة وأكثر تمثيلا لخصائص مذهبهم ، فهو يضمن شعره كثيرا من الإِشارات المذهبية ، ويستلمم الحـكمة

(١) مقالات الإسلاميين . ج ٢ ص ٤٠٢ (٢) البيان والتبيين . ج ١ ص ١٤٩ . (٣) سبق حديثنا عن هذه الصحيفة وما تضمنته من القوانين الأساسية لعلم البلاغة . (٤) المنية والأمل . ص ٣٠ (٥) الحيوان . ج ٦ ص ٤٠٥ والموعظة من كل ما يعرض من مجائب وأسرار من عالم الحيوان ، الذى كان هو موضوع قصيدتيه الطويلتين اللتين أثبتهما له الجاحظ فى كتاب « الحيوان » والدين يقول عنهما : « أول ما نبدأ – قبل ذكر الحشرات وأصناف الحيوان والوحش – بشترى بشر بن المعتمر ، فإن له فى هذا الباب قصيدتين قد جمع فبهما كثيراً من الفرائب والفرائد ، ونبه بهذا على وجوه كثيرة من الحكمة العجيبة والموعظة البلينة<sup>(1)</sup> » .

فهاتان القصيدتان ؛ تعالجان موضوعاً لم يسبق للشعر العربي أن عالجه ؛ ذلك الموضوع هو الحديث عن الحيوان وأنواعه وأجناسه وفضائله وأشكاله وحيله وعاداته وأخلاقه ، وما إلى ذلك من كل ما هومتصل بعالم الحيوان من معارف دقيقة عيتة ، تدل على ثقافة شاملة محيطة فى هذا الموضوع .

حقاً لقد عولج موضوع الحيوان قبل أن يتناوله الجاحظ في كتابه ، وقبل أن يتناوله بشر في شعره ، حيث شغل به علماء كثيرون من أمثال أبي حاتم السجستاني والأصمحي وأبي عبيدة والنضر بن شميل وأبي زياد الكلابي وأحد ابن حاتم الباهلي ، وغير هؤلا. ممن ألفوا كتباً في الأبل والشاء والطير والوحوش ولكن هذه الكتب لا لم تؤلف للقصد العلى الخالص ، وإنما أريد بها أن تكون باحثة في اللغة أولا ، فهي بمثابة معجات لذوية خاصة بما ألفت له ؛ فهي لا تبحث في طبع الحيوان وخصائصه محمًا ، ولا تعنى بدقائقه وفر أبره وأحواله وعاده ، وإنما تجعل هما الأول والثاني هو اللغة<sup>(CC)</sup> ، ولكن الطريقة التي تناول بها الجاحظ وبشر علاج هذا للوضوع لم تكن بهذه المثابة ، وإنما هي تهدف إلى درس عالم الحيوان بكل ما يتعلق به دراسة شامله واعية تقوم على دقة الملاحظة وعق الحيوان بكل ما يتعلق به دراسة شامله واعية تقوم على دقة الم

- الحيوان . ج ٦ ص ٢٨٤ ومن هذه الصفحة تبدأ قصيدتا بشر .
  - ۲) تقديم كتاب الحيوان . للأستاذ عبد السلام هارون . س ١٤

الثقافة ، وكثيراً ما كانت هذه الدراسة تقفهم على أسرار عجيبة يستلممون منها الموعظة والعبرة والدلالة على عظمة الخالق وقدرته<sup>(1)</sup> .

إذن فبشر بن المعتمر هو أول من عالج موضوع الحيوان بالشمر ؟ كما أن الجاحظ هو أول من عالجه بالنثر بطريقة لا تقوم على مجرد الإحصاء اللغوى ، ولكنها تتناول الكلام عن الحيوانات والطيور وأنواعها وفصائلها وطبائعها وعاداتها وبيوتها وأخلاقها وكل ما هو متصل بها ، فى أسلوب علمى دقيق يغلب. عليه فى كثير من الأحيان الطابع الأدبى .

والحق أن موضوع الحيوان ليس من الموضوعات التي تناسب الشعر ، لأن الشعر – كما هو مقرر – فن يعبر عن وجدان الشاعر وأحاسيسه إزاء تجربة إنسانية صادقة ، فيو يستلمم مضمونه من المواقف النفسية التي يعالجها الشاعر نحو هذه التجربة ، ويستلمم شحكاه أيضاً من الصور التي توحى بها في مختلف حدودها وعناصرها ، ولذلك فإن شعر بشر في ذلك الموضوع أشبه ما يكون بوثيقة منظومة ، تشتمل على كثير من المعارق الخاصة بعالم الحيوان ، ولذلك يمكن اعتبارها مرجعاً مهماً لمن بريد البحث في هذا الموضوع ، وإن كان في ثنايا شعره يلفت النظر إلى دقة الخالق وحكمته ، وموضع الدلالة فيه على عظمة الخالق وقدرته ، وهنا تفيض نفسه بعاطفة دينية مشبوبة ، وتتألق شاعريته بصفاء هذه العاطفة وقدمها ، وكأنه إبا يستعرض هذا الخلق الدقيق ، ويلفت الفكر إلى ما فيه من دقة في خلقه شيء ، هذا كله شيئاً واحداً ، هو إثبات خالق واحدعظيم، لايشاركه في خلقه شيء .

(۱) انظر على سبيل المثال : الحيوان : ج ۲ م ۱۰۹ ، ج ۳ : م ۲۹۹ ، ج ٤ :
 م ۲۱۰ .

استهل بشر قصيدته الأولى بقوله : الناس دأبا فى طلاب الغنى وكلهم من شأنه الختر كأذوب تنهشه<sup>ا .</sup> . أذؤب لها عواء ولها زفر تراهم فوضى وأيدى سبا كل له فى نفئه سحر تبارك الله وسبحانه . . . بين يديه النفع والضر من خاقه فى رزقه كلهم الذَّيخُ وَالثَّيْتَلُ وَالنُفُر<sup>(1)</sup>

فهو يستهل قصيدته بإشارة إلى طبيعة الناس وأخلاقهم ، وأنهم يجهدون. ويدأبون في طلب الغنى ، وهم في سبيل ذلك يغدرون ، ويتناهشو ن، كما تتناهش الدئاب . وكأن الذي يجعل المال همه لا يعنيه سوى الملل ، مهما كلفه ذلك من إهدار للقيم الإنسانية والأخلاق الفاضلة ؛ ثم يدخل بشر إلى موضوعه الأسامى<sup>(\*)</sup> ولكنه لا ينسى أن يربط بينه وبين هذه البداية ، فيقرر أن الله سبحانه هو الذى ينفع وهو الذي يضر ، وأن رزقه موزع بين كافة خلقه حتى الحيوانات التي منها : الذيخ والثيتل والفقر .

> ثم يستطرد فى ذكر الحيوانات وصفاتها وأحوالها فيقول : وساكن الجو إذا ما علا فيه ومن مسكنه القفر والصدع الأعصم فى شاهق وجأبة مسكنها الوعر<sup>(7)</sup>

(١) الحيوان : ج ٦ من ٢٨٤ وما بعدها : والذيح : ذكر الضباع : والثيتل : شبيه بالوعل . والنفر ولد الأربة والأرية واحدة الأورى وهى جاعة من إناث الأوعال.
(٢) موضوع القصيدة هو الحديث عن الحيوان ولكن الهدف الأساسى هو استخلاص.
(٢) موضوع الديانة على عظمة الحالق وتفرده بالحلق .
(٣) الصدع : من الأوعال والظباء والحمر والإبل : الفق الشاب القوى . والجأبه :

الأتان الفليظة .

والحية الصماء فى جحرها والتُتفُل الرائغ والذر<sup>(1)</sup> إِلَّنَةَ<sup>نَ</sup> تُرُعتِ رُبَّاحها والسهل والنوفل والنضر<sup>(٢)</sup> وهِقْلَة ترتاع من ظلما الها عرار ولها زمر<sup>(٦)</sup> تلتهم المرو على شهوة أحب شىء عندها الجر<sup>(٤)</sup> وضبة تأكل أولادها وعُتْزُقان بطنه صفر<sup>(٥)</sup> يؤثرِ بالطم وتأذينه مُنبِّم ليس له فكر<sup>(1)</sup>

إنه يعدد بعض أسماء الحيوانات والطيور ، ويذكر شيئاً من صفاتها وأحوالها وخصائصها ، ثم يستوحى من ذلك كله الحكمة البالغة ، التي لا تستتر أمام العقل وكأنه \_ كما قلنا \_ إنما يذكر ما يذكر ويصف ما يصف من أحوال الحيوان ، لمهرز أسرار العظمة الإلهية فى هذه المخلوقات فيقول بعد هذا الذى ذكره :

> وكيف لا أعجب من عالم حُشُوتُه التَّابِيس وَالدَّغُرُ<sup>(٧)</sup> وحكمة يبصرها عاقل ليس له من دونها ستر

ثم يستطرد فى الحديث عن الحيوان وعجائبه ، وهو يشير إلى مظاهر العظمة الإلهية فى إحكام هذا الخلق الدقيق العجيب فيقول :

جرادة تخرق مآن الصفا وأبغث يصطاده صقر

(١) التنفل : الثعلب :
(٢) الإلقة بالكسر : القردة والرباح ذكرها ، والمقصود هذا ولدها . والسهل :
الغراب ، والتوفل : البحر . والنضر : الذهب .
(٣) الهقلة : الفتية من النعام . والعرار : الصياح والزمر مثله .
(٤) المرو : حجر أبيض .
(٩) المترفان : الديك .
(٦) المترفان : الديك .
(٢) التأييس : الإغاطة والترويم والدغر : توثب المختلس ودفعه نفسه على المتاح ليختلسه .

سلاحه رمح فما عذره ا وقد عراه دونه الذعر والفيل والسكابة واليعر<sup>(1)</sup> والدب والقرد إذا علما محجم عن فرط أعاجيبها وعن مدى غاياتها السحر

فكيف تستطيع الجرادة أن تخرق الحجارة ؟ و يف يمكن للصقر أن يصطاد الأبغث، مع أن بدنه أقوى وأعظم من بدن الصقر ؟ وكيف أتيح للدب والقرد والفيل والكلبة والجدى أن تتعلم ، نتأتى من الأعاجيب ما لا يأتى به السحر ؟ فكأنه يقول : أليس فى هذا الخلق من العجب ما يلهم الحكمة ؟ وهكذا يمضى بشر إلى ما يقرب من نهاية هذه القصيدة التى تبلغ ستين بيتاً ، يتقصَّى أبواع الحيوان والطير ، ويتحدث عنها حديث خبير بكل ما يتصل بها من أمور ي ثم يعن له فى الأبيات الأخيرة من القصيدة أن يتحدث بلا مناسبة عن فرقتى الإباضية والرافضة ، ثم يهاجمها هجوماً عنيفاً وينسبها إلى مختلف الضللالت والشنع فيقول :

| كرافض غره الجَّهُر <sup>(٢)</sup> | لست إباضياً غبياً ولا       |
|-----------------------------------|-----------------------------|
| سَفُرا فأودى عنده السفر (٢)       | كما يغر الآلُ في سبسب       |
| فعاله عنــدمما كفر                | کلاها وسع فی جهل ما         |
| عابوا الذى عابوا ولم يدروا        | لسنا من الحشو الجفاة الأولى |
| وإن رنا فلحظه شزر                 | إن غبت لم يسلمك من تهمة     |

كأنا يلسبه الدير( يعرض إن سالمته مدرا له احتيال . . . وله مكر أبله خب ضغن قلبه وفارقوها فيهم اليعـر وانتحلوا جماعة ماسميا لیس له رأی ولا قدر<sup>(۳)</sup> وأهوج أعرج ذو لوثة وغرهم أيضا كما غروا قد غره فی نفسه مثله ينبو ءن الجرولة القَطَر (٢) لا تنجع الحكة فيهم كما ثلاثة بجمعهم أمسسر قلومهم شتى فما منهم وأبهم أعينهم خرر إلا الأذى أوتبهت أهل التقى أولئك الداء العضال الذي أعيا لديه الصاب والمقر (\*) حسن عزاء النفس والصبر حيلة من ليست له . . . حيلة إن بشر بن المعتمر كان يعتز بمذهبه وهو الاعتزال ، فقد كان \_ كما أشرنا \_ د أس معتز**ة** بنداد، وقد كانت له في المذهب آراء ونظريات انفرد مها<sup>(٢)</sup> فهو قدلك يدافع عنه (<sup>(۷)</sup> ، ويقف في وجه أعدائه وخصومه ، مقندا آراءهم مسفهاعقائدهم ولعل هذه العاطفة هي التي جعلة يستطرد في قصيدته التي هي نصٌّ في الحديث عن عالم الحيوان والاستدلال بأسراره وعجائبه على عظمة الله وقدرته ، لعل هذه لسبه : لسعه : وفعله كمنم وضرب .والدبر : النحل والزنابير . (٢) اللوثة: الاسترخاء والحمق. (٣) الجرولة : واحدة الجرول وهي الحجارة . ٤) خزر : جم أخزر وخزراء وهوالذى ينظر بمؤخر هينه، ويقال عدو أخزر العين: ينظر هن معارضة . (٥) الصاب والمقر : نبتان مران . (٦) أنظر ذلك في كتب الملل والعقائد مثل : الملل والنحل ، أصول الدين ، الانتصار ، مقالات الاسلاميين ، الفرن بين الفرق . (٧) ذكرنا فيا سبق، شعره الذي يدافع فيه عن مذهب المعتزلة ويفتخر به .

- 444 -

العاطفة هى التى جعلة يستطرد من هذا الموضوع إلى الحديث عن أعداء المعتزلة ، فهو فى هذه الأبيات يهاجم فرقتى الإباضية والرافضة ، ويصمهم بالغرور والجهل والنفاق والحقد والخيانة ، وأنهم ليسو اأهل علم أوحكة،وأنهملا يجتمعون على الأذى والشر وتجريح أهل التتى ، فهم داء عضال ليس له دواء،وليس لاحتمالهم إلا الصبر وعزاء النفس .

ويبدو أن بشراكان لاعتداده بمذهبه ، مولما بمهاجة الرافضة وغيرها من الفرق التيكانت تناوىء المعتزلة ولا تذهب مذهبها .يقول في إحدى أراجيزه : لسنا من الرافضة الغلاة ولا من المرجئة الجفاة لا مغرطين بل نرى الصديقا مقـــــدما والمرتضى الفاروقا نبرأ من عمرو ومن معاويه<sup>(1)</sup>

فهو هنا يعلن براءته من الرافضة والمرجئة ، ويقرر رأى المعتزلة الذين لايتطرفون تطرف الرافضة فيذهبون إلى تكفير الخليفتين أبى بكر وعمر ؛ ولا يقفون من الأحداث الجارية موقفا سلبياكما فعل المرجئة الذين لم يقضوا بإيمان أو تفكير ، وإنما يرجئون الحكم إلى الله يوم القيامة ، ولكنهم يقفون موقفا وسطا قوامه الحق والمدل ؛ فلا يجورون فى الحكم على الخليفتين إذ لاجريرة لهما فيا حدث ؛ وإنما الجريرة كلها تفع على عانق عمرو ومعاوية فى الخدعة التى قاما بتدبيرها يوم التحكيم .

وهذا البيتان يفسران – من ناحية دلالتهما على حقيقة مذهب المعتزلة والظروف التى نشأ فيها – ما ذهب إليه « هاملتون Hamilton من أن حركة الاعتزال بدأت فى نهاية القرن الأول ، كانمكاس أو رد فعل للتطرف المذهبى

(١) المنية والأمل : ص ٣٠

للشيعة والخوارج من ناحية ، ثم للتراخى الذى وسم به موقف جماعة الرج**ئة**. من ناحية أخرى<sup>(1)</sup> .

والقصيدة الثانية : تعالج نفس الموضوع الذى عالجته القصيدة الأولى ؛ فهو يستطرد فيها متحدثا عن الحيوان والطير وأحوالها ، وكأنه يكمل بها القصيدة الأولى .

وهو فى هذه القصيدةأيضا ، لايفارق طريقته من جمل هذه المخلوفات الكثيرة الفريبة مجالا للنظر والتدبر فى أمر الخلق والخالق . يقول بعد أن تحدث عن بعض الوحوش والطيور والحشرات ، وذكر بعض أحوالها وصفاتها :

لو فسكر العاقل فى نفسه مدة هذا الخلق فى العمر لم ير إلا عجبا شــــاملا أو حجة تنقش فى الصخر فسكم ترى فى الخلق من آية خفيّــــة الجسمان فى قعر أبرزها الفكر على فكرة يحار فيما وضح الفجر<sup>(۲)</sup>

فهو يقول : لو ندر الماقل فى نفسه أمر هذا الحلق ، لم ير فيه إلا عجبا ولم يستجل منه إلا حجة واضحة ثابتة كأمها منقوشة على صخر ، فكم فى هذا الحلق من آيات خفية ، لكن الإنسان بفكره وعقله يبرز هذه الآيات وتجليها ، بعد أن كانت خفية خفاء تحار فيه وضح الفجر ، وهنا بجول فى خاطره معنى العقل وأثره وقيمته فى تعمق أمرار الكون واستجلاء مواطن الميرة والعظة والميبز بين الخير والشر فيقول :

لله در العقـــــــل من رائد وصاحب في العسر واليسر

(I) Hamilton, A. R. Mohammedanism. p. 99. (۲) هذه القصيدة الثانية تبلع سبعين بينا وهي تبدأ من س ۲۹۱ من الجزء السادس. من كتاب الحيوان . وحاكم يقضى على غائب قضيته الشاهد للأمر وإن شيئا بعض أفعاله أن يفصل الخير من الشر بذى قوى قد خصه ربه مخالص التقديس والطهر<sup>(1)</sup> ثم يستطر مرة ثانية فيذكر طائفة أخرى من الحيوانات والوحوش ،وماركب فيها من طبائع غريبة ، و بعد أن ينفعل عقلة ووجدانه بما يذكر ، ومحس مرة أحرى بقيمة المقل و فضله ، نر اه يهجم على المقلدين الذين لا يحترمون عقولهم ، ولعله يفصد بهم أهل السنة الذين كانوا يعولون فى كل شىء على النص دون أن يكون لمقولهم دخل فى تقدير ما يصاون إليه من أحكام فيقول :

فهو ينعى فى هذة الأبيات على المقلدين الذين لايطلقون عقولهم لتتدبر هذه الكائنات ، وتستلمهم الدلالة على عظمه الخالق وقدرته ، وإنما هم محبسون عقولهم ويشلون قدرتها بالتقليد ، ومن أجل هذا فقد ناصبوا المداء أهل القياس الذين يسجرون غور المسائل بعقولهم ، ولا يقفون عند حدود الظواهر لأن للمقل قوة على النفاذ وراء هذه الظواهر،واستبطان ما يكن وراءها من أمور لامقدرةعلى إبرازها إلا المقل :

فكم ترى في الخاق من آية خفية الجسمان في قمر (۱) مر شرح هذه الأبيات والتعليق عليها (م - ٢٠ أدب المعتزلة )

ثم يستطرد بشر مرة ثالثة فى الحديث عن الحيوان وكشف غرائبه وعجائبه حتى ينتهى من هذه القصيدة الطويلة ، ولكنه قبل أن ينتهى منها يختمها ببيتين ينوه فيهما بعظمه الخالق وقدرته ، وأن هذا الخلق العجيب محتاج منا إلى الدأب والصبر على التفكهر حتى نستكنه سره ،فيلهم عفولنا للعظة والمبرة فيقول :

سبحان رب الخلق والأمر ومنشر الميت من القبر قاصبر على التفكير فيا ترى ما أقرب الأجر من الوزر

هانان مما قصيدتا بشر بن المعتمر اللتان عالج فيهما موضوعاً لم يعالجه الشعر من قبل وهو موضوع الحيوان . وهذا الموضوع في ذاته لا علاقة له بمذهب المتزلة ، ولـكنا قد رأينا أن الشاعر لم يقصر حديثه في القصيدتين على مسائل الحيوان ؛ بلكان يتطرق إلى أمور تبرز لنا مذهب المتزلة واضحاً .

فمن هذه الأمور الثقة بالعقل والاعتماد عليه فى معرفة الخالق عن طريق التدبر والنظر فى عجائب محلوقاته ، وقد مر بنا مدى اعتزاز المعتزلة بالعقل وتمجيدهم له ، وكيف أن مذهبهم قد قام أساساً على النظر العقلى ؛ فبشر أحياناً يتحدث حديثاً مباشراً عن قيمة العقل وفضله ، وأنه هو القوة التى تفصل الأمور وتميز بين الخير والشر ، وأحياناً يهاجم المقلدين الذين يهملون شأن العقل ولا يجعلونه أساماً للنظر ، وكيف أمهم لذلك متفرقون فى دينهم متفاوتون فى آرائهم . ومن هذه الأمور أيضاً مهاجمته لفرقتى الإباضية والرافضة ، وتفنيد آرائهم وتسفيه مذاهبهم ، وكيف أنهم موسومون بسوء الخلق وفساد العقيدة ، وفى هذا ما فيه من الاشادة بمذهبه وتمظيم شأنه .

والقصيدتان تدلان على ثقافة لغوية واسعة ، فقد رأينا كيم أن بشرا كان يستخدم الحكايات الغريبة فى أسماء الطيور والحيوان وأوصافها مما أعطى للقصيدتين طابعاً لغوياً خاصاً .

ومعظم رجال المعتزلة كانوا على حظ من هذه الثقافة اللغوية الواسعة ، وقد اضطر مم إلى هذه الثقافة -- كما أشرنا إلى ذلك كثيرا -- وضعهم كمدرسة فكرية لها مبادىء تدافع عنها ، وهذا الدفاع لم يكن بالسيف وإنما كان باللسان لفذلك كان لا بد من تهيئة وسائل الدقاع تهيئة كاملة ، فأقبلوا على اللغة والأدب يعبون من محورها عبا ؛ كما أقبلوا على الفلسفة والمنطق ليسخدموهما فى عرض الحجج والبراهين ، وقد مر بنا فى فصول سابقة إلى أى مدى كانت عناية المعتزلة بالثقافة فى مختلف فروعها ومجالاتها .

والقصيدتان تدلان من ناحية أخرى على إحاطةواسمة شاملة بطبائم الحيو انات والطيور والحشرات وصقاتها وعادتها وأحو الها وكل ما هو متعلق بها ، ويبدو أن المعتزلة كانوا يعتبرون النظر فى عالم الحيوان،والبحث فىدقائقه وأسراره، والوقوف على طباعه وعاده، نوعا من البحوث الدينية التى تفضى إلى معرفة الخالق عن طريق الخلق ، وإلى الاستدلال بهذه العجائب على عظمة الصانع المبدع ؛ ولذلك فقد كاف الجاحظ بالدفاع عن هذا اللون من البحوث ونبه إلى آنه فى ذاته غير مقصود ، وإنما يقصد لما يترتب عليه من إثارة الفكر وتوجيه المقل إلى مواطن القدرة الإلهية فى إبداع هذه المخلوقات . يقول الجاحظ فى هذا :

« فليس لقدر الكلب والديك في أنفسهما وأنمانهما ومناظرهما ومحامهما

من صدور العامة ،أسلفنا هذا الكلام وابتدأنا بهذا القول؛ ولسنا نقف على أنمامهما من الفضة والذهب ، ولا أقدارهما عند الناس ، وإنما ننتظر فيا وضع الله عز وجل فيهما من الدلالة عليه وعلى إتقان صنعه وعلى عجيب تدبيره ، وعلى لطيف حكمته وفيا استخرمهما من عجائب المعارف ،وأودعممامن غوامص الإحساس ، وسخر لهما من عظام المنافع والمرافق ، ودل مهما على أن الله ي ألبسهما ذلك ، التدبير وأودعهما من عظام المنافع والمرافق ، ودل مهما على أن الله ي ألبسهما ذلك ، التدبير وأودعهما تلك الحكم، تحبُّ أن يُفكر فيهما ويعتبر مهما ويسبح الله عز وجل عندهم ، فنشى ظاهرهما بالبرهان ، وعم باطنهما بالحكم ، وهيج على النظر فيهما والاعتبار مهما ظاهرهما بالبرهان ، وعم باطنهما بالحكم ، وهيج على النظر فيهما والاعتبار مهما أن الله عز وجل لم يدع شيئاً فغلا غير موسوم ، ونثراً غير منظوم ، وسدى غير أن الله عز وجل لم يدع شيئاً فغلا غير موسوم ، ونثراً غير منظوم ، وسدى غير زينة الحكم وجلال البرهان ؛ ثم عم ذلك بين الصوابة <sup>(1)</sup> والفراشة إلى الأفلاك السبعة، وما دوئهامن الأقلي السبعة<sup>(2)</sup> .

ثم يمضى الجاحظ فى عشر صفحات أخرى مبيناما فى هذه الدراسة من حكم جيلة وفوائد عظيمة ، من حث على النظر وحض على التفكير ودعوة إلى التأمل ووسيلة إلى البرهان والدليل على وجود الخالق وقدرته وإحكام خلقه وصنعته ؟ لذلك فقد رأينا أن بشراكان من حين إلى آخر يشير إلى مواطن الاتعاظ والاعتبار فى هذه المخلوقات ، مما يدل فملا على أن البحث فيها كان لغاية سامية جليلة هى الوقوف على أسرار العظمة الإلهية .

وبشر ذو مقدرة شعرية تتجلى فى طول نفسه وامتداد فكره ودقة صياغته وإحكام وزنه وضبط قافيته ، ثم فى هذا الروح الشاعرى الذىكان.

- (۱) الصؤابة : بيضة القملة أو البرغوث .
- (٢) الحيوان : ج٢ ص ١٠٩ ، ١١٠ .

يهدو من حين إلى آخر من خلال قصيدتيه ،حينما يخلص من الحديث عن الحيوان إلى معنى آخر حكمى أو لوجيهى، فما أجمل قوله فى هذين البيتين منوها بمكان الاعتبار فى الخلق : –

فسكم ترى فى الخلق من آية خفية الجسمان فى قعر أبرزها الفكر على فكرة يحار فيها وضح الفجر وما أبدع فى هذين البيتين أيضا مشيدا بالعقل داعيا إلى احترامه : – قافهم كلامى واصطبر ساعة فإيما النجح مع الصبر وانظر إلى الدنيا بمين امرىء يكره أن يجرى ولا يدرى

وبعد : فإن بشر بن المعتمر شاعر مذهبى بمعنى الكلمة ، فهو لم يستخدم شعره إلا فى هذا المجال الخاص الذى يتصل بالنظر والاستدلال والدقاع عن المقل ومهاجمة المقادين والوقوف فى وجه أعداء المعتزلة من الفرق ، وما إلى ذلك الأمور التى لا نتجاوز ذلك النطاق المذهبى .

روى ابن المرتضى أن بشر بن المعتمر قد ألف أرجوزة تقع فى أربعين ألف بيت رد فيها على المخالفين جميعا<sup>(1)</sup> . وهذه الرواية – إن صحت – تؤكد لنا أن بشرا كان شاعرا مذهبيا حقيقة ،لأن الذى ينفق جهدا لنظم أربعين ألف بيت من الشعر يرد فيها على المخالفين والمناوئين ، لهو إنسان منفمل بمذهبه مخلص له متفان فى سبيله ، ولو قد بقيت لنا هذه الأرجوزة الطويلة ،لأضافت إلى شعر نا العربى بابا ولقدمت لنا أكبر دليل على ما كان يبذله المعتزلة من جهد مخلص كبير فى سبيل الدقاع عن دينهم ومبادئهم .

(١) المنية والأمل : ص ٣٠ .

(ب) شعر صفوان الأنصارى : -

مبق أن تحدثنا عن قصيدة صفوان الأنصارى التي يصف فيها رجال المعتزلة ويصور حياتهم وجهادهم في سبيل نصرة مبادئهم ، والدفاع عن دينهم ومعتقداتهم وهي قصيدة تعتبر من أروع ما روى للمعتزلة من شعر ، فهي تصدر عن عاطفة مخلصة ، وروح مفعمة بالحب والولاء للمعتزلة ومذهبهم ، الذلك فهي نموذج للعمل الغي حينما تتسكامل عناصره النفسية ، فتوفر له أسباب الروعة والجال .

والآن منعرض لقصيدة أخرى « اصفوان » ، قصيدة تمثل لنا روح للمترقة وثقافتهم ومنهجيم فى التدايل على وجود واحد أوحد ، ومقدرتهم على الإقناع وثبوتهم أمام الخصم بالحجة الدامنة والبرهان القوى . إن هذه القضيدة تشبه قصيدتى « بشر » من ناحية الهدف ؛ فإذا كان « بشر » قد استغل موضوع الحيوان ومعرفته بدقائقه فى التدايل على القدرة الإلهية بناء على التأمل والنظر المعوان « صفوان » فى هذه القصيدة يستغل موضوعا آخر هو عالم الأرض ومعرفته بطبيعته ومكنوناته ، وما يوجد فى باطن الأرض وعلى سطحها من مخلوقات عجيبة ومعادن غريبة. كل شىء فيها يدل على وجود واحد فرد ، تفرد ما ي

إن لهذه القصيدة قصة بطلها « بشار بن برد » فإنه حينها ترندق وهاجم المعتزلة وعلى رأسهمواصل بن عطاء ، ومال إلى مذهب الديصانية من المجوس الذين يذهبون إلى أن العالم يقوم على أصلين هما النور والظلمة<sup>(1)</sup> وأن النور هو مصدر الخير بأجناده ،والظلمة هى مصدر الشر بأجناده ؛ ثم جره هذا إلى أن يعذر إبليسا

۲۱، ۳۰
 ۲۱، ۳۰
 ۲۱، ۳۰
 ۲۱، ۳۰

فى زعمه أن النار خير من الأرض <sup>(1)</sup> . حينئذ تصدى له « صغوان » بهذه القصيدة يفند له مذهبه الباطل ، ويثبت له بالدليل والبرهان أن الأرض خير من النار ، وأنها بما حمل فوق ظهرها ودفن فى باطنها من مخلوقات الله الكثيرة المجيبة ، لدليل واضح و برهان ساطع على القدرة الإلهية ، وأن ما فيها من تدبير ونفع وحكة ،أوضح برهان على الواحد الفرد الذى لاشريك له فى خلقه أو ملكه .

فالقصيدة مهذا الاعتبار قصيدة مذهبية ؛ فهى تمثل روح الممترلة وسلوكهم فى الرد هلى أسحاب الديانات الباطلة وللذاهب الفاسدة ، وأنهم فى هذا كانوا يعتمدون على الأدلة المقلية والبراهين للمادية، تساعدهم على ذلك ثقاقتهم الواسمة التى امتدت إلى كل شىء ؛ فقد رأينا فى قصيدتى « بشر » مدى ثقافته و إلمامه بمحائب الحيوان والطير والوحش وصفاتها وأحوالها ، مما ساعده على اتخاذ ذلك برهانا ساطما على قدرة الله و إحكام صنعته و إبداع خلقه . وسنرى الآن أيضا مباغ ثقافة « صفوان » و إلمامه مدقائق ذلك الوضوع الذى بنى عليه قصيدته وهو الأرض بعجائها وغرائها ؛ وما يتسم له ذلك من وجوه الدلالة على الإله الواحد الذى لا شريك له فى خلقه ولا مدير معه فى ملكه ، وهذا هو قوام عقيدة التوحيد ، التى هى من أهم الأصول التى قام عليها مذهب الاعترال . وحينها يصل صفوان بالدليل المادى إلى هذه النتيجة ، وهى أن لهذا الكون إلها واحداً الوصول إليها .

وفيا يلىسنثبت هذه القصيدة ، فهى نموذج المقلية المعتزلة وثقافتهم ، ومدى قدرتهم على انتزاع الدليل بعد عرض للقدمات المسلمة المحسوسة ، ثم هى من

(۱) انظر : البيان والتبيين : ج۱ أُسَّ ٤

| التي تستطيع أن تضفي على ذلك الموضوع                                                | ناحية أخرى نموذج للمقدرة الشمرية |  |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| المقلى طَلال الفن ،فيتمخَّض عنهذه القصيدة الرائعة .يقول « صفوان » <sup>(1)</sup> : |                                  |  |
| وفى الأرض تحيا بالحجارة والزند <sup>(1)</sup>                                      | زعمت بأن النار أكرم عنصراً       |  |
| أعاجيب لا تحصی بخط ولا عقد <sup>(۳)</sup>                                          | ومخلق فى أرحامها وأرومها         |  |
| من اللؤلؤللكنون والمعنبر الوردى                                                    | وفى القعر من لج البحار منافع     |  |
| وفى الغيضة الغناء والجبل الصلد                                                     | كذلك سر الأرض فى البحر كله       |  |
| وکل سبوح فی الغائر من جد <sup>(۱)</sup>                                            | ولا بد من أرض لـكل مطير          |  |
| على بطنه مشى المجانب للقصد                                                         | كذاك وماينساح في الأرض ماشيا     |  |
| تعمُّج ماء السيل في صَبِب حَردِ (٥)                                                | و يسرى على جلد يقيم حزوزه        |  |
| زبرجد أملاك الورى ساعة الحشد                                                       | وفى قلل الأجبال خلف مقطم         |  |
| لهن مغارات تبجَّس بالنقد <sup>(</sup> )                                            | وفى الحرة الرجلاء تلقى معادنا    |  |
| تروق وتصبى ذا القناعة والزهد                                                       | من الذهب الإبريز والفضة التى     |  |
| ومن زئبق حی ونوشادر یسدی <sup>(۷)</sup>                                            | وکل فلز من نحــــاس وآ نك        |  |
| ومن مرقشیشا غیر کاب و لامکدی(۸)                                                    | وفبها زرانيـــخ ومـکر ومرتک      |  |

| وأصناف كبريت مطاولة الوقد <sup>(1)</sup>       | وفيها ضروب القار والشب والنِّهى |
|------------------------------------------------|---------------------------------|
| كما قدَّت الحسناء حاشية البرد <sup>(٢)</sup>   | ترى العرق منها فى المقاطع لاتحا |
| ومن توتیاء فی معادنه هندی <sup>(۳)</sup>       | ومن إثمد جون وركاس ٍ وفضة       |
| وفى ظاهر البيداء من مستوى نجد                  | وفى كل أغوار البلاد معادن       |
| من الأرض والأحجار فاخرة المجد                  | وكل يواقيت الأنام وحلبهـــــا   |
| ومستلم الحجاح من جنـــــة الخلد                | وفبها مقام الخل والركن والصفا   |
| وفی الحجر المُثني لموسی علی عمد <sup>(۱)</sup> | وفى صخرة الخضر التى عند حوتها   |
| لأم فصيل ذى رغاء وذى وجد <sup>(ه)</sup>        | وفى الصخرة الصماء تصدع اية      |
| ومحن بنوه غير شك ولا ححد                       | مفاخر للطين الذى كان أصلنا      |
| وأوضح برهان على الواحد الفرد                   | فذلك تدبير ونفـــــع وحكة       |
|                                                |                                 |

هكذا يعرض لنا «صفوان» فوائد الأرض ومنافعها، ويتحدث عن مكنو ناتها ودقائنها حديث عالم خبير ، حتى إذا انتهى من ذلك كله ،وملأ قلب سامعه وعقله بدقة تلك المخلوقات،قرر النتيجة التى أراد الوصول إليها،وهى أن الطين الذى هذه بعض مفاخره ، والذى خلقنا منه، وكانت منه نشأننا دون شك أو جحود ؛ إنما هو خير من النار ، وفى هذا إبطال لذهب بشار الذى يرى أن النار أكرم عنصرا من الأرض، مشايعا بهذا المجوسية الذين يعبدون النار ، لأمهم يرونها أصل الخير

(۱) القار . الزفت ، النهنى : الزجاج
 (۲) العرق : يعنى هروق الممادن فى الأرض
 (۳) الإعد الجون : الكحل الأسود : والكماس : الجير وأخلاطه
 (٤) الحجر المهمى : الصخرة التى ضربها موسى بعصاه فهمت أى تفجرت بالماء
 (٠) أى الصخرة التى خرجت منها ناقة محود يتبعها فصيلها فى رغاء وحنين

- 345 -

ومصدره فى ذلك العالم ؛ ثم ينتهى « صفوان » أيضا إلى تقرير نتيجة أهم وأسمى ِ وهى أن هذا الذى ذكرنا ، لهو أوضح برهان على الواحد الفرد :

مفاخر للطين الذي كان أصلنا ونحن بنوه غير شك ولا جحد

فذلك تدبير ونفع وحكمة وأوضع برهان على الواحد للفرد

فهذان البيتان ، مما خلاصة ما أراد صفوان أن يصل إليه ؛ فنى البيت الأول يقرر أن الأرض التي هى الطين خير من النار وأكرم عنصرا . وفى البيت الثانى يقرر عقيدة التوحيد التي هى من أهم للبادىء التي قام عليها مذهب الاعترال ، وبعد أن انتحى « صفوان » من مهمته ، وقرر لبشار ما أراد أن يقرره ، التفت إلى بشار يهجوه ،و يسفه أراءه وعقائده فى التناسخ وفى غيره ،ويسخر منه لهجائه للمتزلة ، وتهجمه على الخلفاء فيقول :

كأتباع ديصان رهم ُقُمُش للد (١) ؟ أتجعل عمروا والنطامي واصلا وتضحك من جيد الرئيس أبى جعد وتفخر بالميلاء والعلج عامم وتحركي لدى الأقوام شنعة رأيه لتصرف أهواء النفوس إلى الرد ؟ ومولاك عند الظلم قصته مر دى (٢) وسميته الغزال فى الشعر مطنبا وأبعد خلق الله من طرق الرشد<sup>(٢)</sup> فيا ابن حليف الطين واللؤم والعمى أتهجو أبا بكر وتخلع بعده عليا وتعزو كل ذاك إلى برد؟ وطالب دخل لا يبيت على حقد<sup>(1)</sup> کأنك غضبان علي ا**لدي**ن کله وكنت شريدا فى النهائم والنجد رجعت إلى الأمصار من يعد واصل (1) قمش المد: الذرات الصغيرة التافهة التي تتلاشى في الماء ساعة المد . (٢) يقول : إن مولاك ملاح لأن الملاحين إذا نظلموا رفعوا المدارى . (٣) حليف الطين : يعنى أن يردا أبا بشار كان طبانا .

(٤) الذخل: الثأر

« فصفوان » يستنكر على صاحبه هجومه على الخلفاء وتشنيعه على واصل ليصرف هوى النفوس عن مذهبه إلى المذاهب الفاسدة ؛ ثم يقول له : إذا كنت قد شنعت على واصل فى شعرك وسميته بالغزال ،فلا تنس أن مولاك كان ملاحا وأن أباك كان طيانا ، ثم يندد بمذهبه فى التناسخ، ويسخر منه سخرية لاذهة بفيقول أزعم أن ايلى الناعطية لعقلها وتدبيرها تحمل روح نحلة ؟ عليك يا بشار بدعد وأخواتها من نساء الغالبة ،ولا تتطلع إلى هؤلاء السادة الذين تنكرت لهم وفضلت عليهم أنباع ديصان ،ثم يوجه إليه صفوان فى نهاية القصيدة تلك السخرية لاذية بفيول له : إذ يقول له : إذ أذ كنت الذهب على واصل فى شعرك وسميته بالغزال ،فلا تنس أن مولاك كان ملاحا وأن أباك كان طيانا ، ثم يندد بمذهبه فى التناسخ، ويسخر منه سخرية لاذهة بفيقول وأن أباك كان طيانا ، ثم يندد بمذهبه فى التناسخ، ويسخر منه سخرية لاذهة بفيول له الزعم أن ايلى الناعطية لعقلها وتدبيرها تحمل روح نحلة ؟ عليك يا بشار بدعد وأخواتها من نساء الغالبة بولا مناه بلي هؤلاء السادة الذين تنكرت لهم وفضلت عليهم أنباع ديصان ،ثم يوجه إليه صفوان فى نهاية القصيدة تلك السخرية إذ يقول له :

توائب أقمار وأنت مشوه وأقرب خلق الله من شبه القرد ؟ وهذا هو البيت الذى أوحى إلى حماد عجرد قوله فى بشار : ويا أقبح من قرد إذا ما عمى القرد ويقال أن بشارا لم بجزع من شىء قط جزعه من هذا البيت<sup>(٣)</sup>. أن روح صفوان فى هذه القصيدة هى روح والحماس لمذهب المعتزلة . وطاقته الشعرية فيهاواضحة إلى حد كبير ؛ فعلى الرغم من أن الموضوع الذى بنيت عليه

 (۱) لیلی الناعطیة : امرأة من نساء الغالیة كانت ذات عقل و تدبیر و حرص شدید ؟ فهو یقول له : أنزعم یا بشار أن لیلی بعقلها و تدبیرها تحمل روح نحلة من طریق التناسخ ؟
 (۲) دعد وأخواتها من نساء الفالیة .
 (۳) البیان و التبیین ج ۱ من ٤٢ . القصيدة هو أقرب ما يكون إلى الموضوعات المقلية؛ فإن صفوان قد خلع من عاطفته وروحه الشاعرة ما صبغه بهذه الصبغة الفنية .

والقصيدة – على أية حال – لا تخلو من تجربة شعورية قوامها انفعال الشاعر بمذهب للمتزلة و إيمانه به ؛ ثم ضغينته على هذا الإنسان الذى حارب هذا للذهب وشنع على رجاله وتنكر لهم بعد صداقته إيام ؛ فمن خلال هانين الماطفتين عاطفة الحب وعاطفة الضغينة ، نظم صفوان هذه القصيدة التى تعتبر هى الأخرى من أجود ما أثر عن للعتزلة من شعر .

تحقيب

هذه دراسة لشعر المعتزلة قامت على محاولة استخلاص الخصائص وللميزات. التى يتسم بها فى ضوء نقدنا لبعض النماذج الشعرية التى أثرت عنهم فى مختلف فنون الشعر .

فها هي النتائج التي انتهت إليها هذه المحاولة ؟ وهلكان لشعر المعتزلة. خصائص ومميزات يمكن أن تكون شعارا له وحده ؟

إن دراستنا لشعر المعتزلة قد انتهت بنا إلى طائفة من الحقائق الهامة بمُكُن ِ إجمالها فيا يلى : \_

١ -- أن نثر المعتزلة كان أفسح مجالا للتعبير عن ثقافتهم ، وأكثر تمثيلا الحصائص مذهبهم من الشعر ،والسبب فى ذلك - كما سبق ذكره - هوأن ثقاففة المعتزلة كانت فى معظم أمرها ثقافة عقلية ، وكان هدفهم الأساسى هو الدقاع عن دينهم ومبادئهم من خلال هذه الثقافة ، ولما كان النثر أرحب مجالا للقيام بهذه المهمة ، كان من الطبيعى أن تكون الخصائص المذهبية والثقافية فيه أوضح من الشعر .

٢ – أن شعر المعتزلة لم يكن بالكثرة التي كان بها نثرهم ، وأن معظم شعرائهم لم يبلغوا في شعرهم إلى المستوى الذي باغوا إليه من النثر ، ويمكن أن يقال في تعليل هذه الظاهرة أيضا ما قيل آنفا من أن مهمة المعتزلة وطبيعة تـكوينهم الثقافي ،كانت تؤهلهم للإجادة في النثر والتوسع في فنونه أكثر مما تؤهلهم لذلك بالنسبة إلى الشعر ، وذلك لأن للشعر مجالا خاصا هو التعبير عن التجارب النفسية والشعورية تعبيرا فنيا جيلا . ولما كان جل نشاط المعتزلة الفكرى قائمًا على المناقشة والجدل والنظر في الأدلة واستخدام الأفيسة المنطقية والبراهين العقلية ، وما إلى ذلك مما يناسب طبيعة الهدف الذي يرمون إليه ، وهو تقرير عقائدهم والدفاع عن دينهم، كان لخلوه من قيود الوزن والقافية أيسر للنهوض بهذه المهمة من الشعر .

٣ - أن الشعر الذي أثر عن المعتزلة كان ينقسم من ناحية موضوعاته
 إلى قسمين رئيسيين :

۱ – قسم عالج فيه أصحابه معظم الموضوعات التقليدية المعروفة فى الشعر العربى من غزل ومدح وفخر وهجاء ، وهذا القسم كانت تبدو فيه من حين إلى آخر بعض التأثيرات المذهبية التى تتمثل فى استحدام بعض الألفاظ والأفكار الخاصة بمذهب المعتزلة ، كما رأينا ذلك عند النظام والصاحب بن عباد فى بعض شعرهما الذى كانت تنطبع عليه – أحيانا – خصائص تفكيرهم ، وفيا عدا هذا ، كان المعتزلة يلتزمون الطابع التقليدى فى أفكارهم وطرق تعبيره محيث لانحس فى شعرهم هذا ما يمكن أن يعيزه عن غيره ، إذا استثنينا من ذلك الفخر فإنهم – على ما رأينا – كانوا يفخرون بأنهم معتزلة ، لابأنهم ذوو حسب ونسب ، كما كان يفعل غيرهم من الشعراء .

• – القسم الثانى : تتصل موضوعاته اتصالا مباشرا بالاعتزال كذهب ، ولعل هذ القسم ينحصر فيا أوردناه من شعر لبشر بن المعتمر وصفوان الأنصارى ؛ فقد رأيناأن هذا الشعر – ولا سيا شعر صفوان – كان يقوم على معالجة موضوعات مذهبية خالصة : فلم يقم على مدح أو غزل، وإنما قام على تقرير بعض القيم المذهبية التى تدل دلالة واضحة على طابع فكرى وعقيدى خاص . ثم إن البناء الداخلى لهذا الشعر من حيث الأفكار الجزئية التى يتكون منها المضمون الشعرى العام كان أدل على ثقافة المتزلة التى كانت تعينهم على استخدام النظر المقلى لموصول إلى النتائج التي يريدون تقريرها ، وقد تجلى لنا هذا الطابع بوضوح فى شعر كل من بشر وصفوان ، لذلك فإنه يمكن القول بأن هذا الشعر يمثل من ناحية الموضوع الانطباع للذهبى الـكامل فى الإنتاج الأدى .

٤ - لم يكن فى شعر المعرفة - بصفة عامة - قيم شكلية جديدة يمكن ردها إلى التأثير للذهبى إذا استثنينا من ذلك بعض المصطلحات التى كان يستخدمها بعض الشعراء من حين إلى آخر ،وذلك كألفاظ : العلة والربب والجوهر والعرض ،وما إليها من الألفاظ التى كنا براها فى بعض تمبيرات الشعراء . وهذا مخلاف النثر ، الذى كان لهم فى تطويره أثر ملحوظ على النحوالذى بينا .

خاتمة البحث

قام هذا البحث على دراسة شاملة لأدب المعتزلة شعراً ونثراً ، وكانت الغاية الأساسية التى نستهدفها من هذه الدراسة ،هى تحديد الخصائص العامة التى يمكن أن يتميز بها هذا الأدب عن غيره ، والتى كانت فى معظم أمرها انعكاماً لثقافتهم وبيئتهم الفكرية التى كانت تضطرم بفنون الجدل وألوان المناقشة حول قضايا الدين و مذاهب الكلام ، وإذا كان الأدب تعبيراً عن الحياة التى يعيشها الأديب وصدى لما يتردد فى بيئته من أحداث ومشكلات ، فإن أدب المعتزلة كان صورة حادقة لحياتهم كدرسة فكرية قامت على أصول ثقافية مختلفة طبعتها بطابع عقلى خاص .

و إذا كانت الغاية الأساسية من هذا البحث -- كما قلنا - هى دراسة أدب المتزلة من خلال هذا التكوين الخاص ، كان لابد لنا من معرفة الظروف الثقافية العامة والخاصة التى مهدت لقيام هذه المقلية الجديدة التى مِدأً بظهورها - من غير شك - طور جديد فى تاريخ المقلية الإسلامية.

لذلك فقد كان منهجنا للوصول إلى هذه الغاية – على الصورة التى أشرنا إليها فى مقدمة هذا البحث ، وعلى نحو ما نرى من تتبع الخطوات التى مر بها – هو أن ندرس أولا الظروف السياسية والاجتماعية التى مهدت لقيام فرق دينية مختلفة لكل فرقة منها وجهة دينية وسياسية خاصة ، وذلك حتى يمكننا أن ندرك الأسباب الطبيعية المباشرة التى أدت إلى ظهور المعتزلة كذهب دينى ؛ ثم ندرس ثانيا الظروف الثقافية التى جعات لهذا للذهب الدينى سمات وشعارات فكرية خاصة ، والتى كانت هى الأساس الذى ارتكزت عليه هذه العقلية التى اختطت لها في تاريخ الفكر الإسلامي طريقاً جديداً متميز المعالم ؛ ثم ندرس ثالثاً للمتزلة من الناحية الفكرية والمذهبية ، وذلك حتى نحدد السمات الثقافية والتيارات الفكرية التي كانت انعكاسا لتلك الظروف التي أحاطت بالتكوين المقلى للمتزلة ؛ فإذا ماشرعنابعد ذلك في دراسة أدب المتزلة من خلال هذا التكوين العقلى ، كان لدينا الأساس الذي يجعل هذه الدراسة واضحة المعالم مسددة الخطا نحو الغاية الأساسية التي قامت من أجلها .

١ – فنى التميد تحدثنا عن الأسباب البعيدة والظروف المباشرة التي أحاطت. بنشأة الفرق الإسلامية ، وبينا أن النزاع على الخلافة كان هو السخرة التي تحطمت عليها وحدة المسلمين وتفرقت حولها كلمتهم ؛ فمنذ وفاة الرسول بدأت أتجاهات مختلفة تظهر وتتضارب حول هذه المشكلة و فمناك آتجاه يؤيد الأنصار ، ويعلن أحقيتهم في خلافة المسلمين بعد رسول الله ، وأنجاه آخر يؤيد المهاجرين أو القرشيين ، و يعلن أنهم أحق بهذه الخلافة من غيرهم ؛ ثم أنجاه ثالث يدءو إلى آل البيت ، و يرى أن الخلافة فيهم دون غيرهم ، وهي ثابتة لهم بالنص والتعيين وكان لـكل أتجاه من هذه الأنجاهات حجج وبراهين ، يؤيد بها وجهة النظر التي يدءو إليها ؛ ولم تـكن مبايعة ألى بكر في هذا الصراع وتحت هذه الظروف تعتبر انتصاراً مطلقًا لنظر بةالمهاجرين أو القرشيين ، إذ كانت ـعلى مايهدو\_مسألة فردية. خاصة بأبي بكر ثم عمر من بعده ، لما عرف به هذان الخليفتان من عدل ونزاهة ؛ إذلم تابث الأزمة بعد هذين الخليفتين أن احتدمت مرة أخرى ،و بدأت النظريات القديمة تعود إلى الأفق السياسي من جديد ، وكان هذا على أثر مبابعة عمَّان بالخلافة؛ حيث ثارت أحقاد الهاشميين القديمة على بنى أمية ، وحدثت فتن كمبيرة انتهت بقتل عثمان ومبايعة على بالخلافة ، ولم يكن قتل عثمان ومبايعة على مم نهاية ذلك الصراع الذي استمر مدة خلابة عثمان بين بني هاشم و بني أمية ، والحنهما كانا بداية صراع جديد ربما كان أشد خطراً وأعظم أثرا، إنه الصراع الدامى (م - ٢٦ أدب المتزلة )

بين على ومعاوية ، ذلك الصراع الذى تمخض عن فتنة كبيرة ، أدت إلى القسام المسلمين إلى قسمين كبيرين : قسم مو ال لمعارية وهو الخوارج ، وقسم مو ال لعلى وهم الشيعة ، وكانت تلك الفتنة الكبيرة هي حادثة التحكيم .

و بين هذين القسمين أو هانين الفرقتين المتباعدتين ،نشأت فرقة ثالثة معتدلة محافظة هى فرقة المرجئة التى كان ظهورها فى ذلك الحين حدا لتطرف كل من الشيعة والخوارج .

فى ظل هذه الظروف ، و بمساعدة بعض العوامل الاجتماعية التى فى مقدمتها تنهر طبيعة الحياة فى البيئة الإسلامية فى السنوات الأخيرة من خلافة عتمان، نشأت ثلاث فرق كبيرة متميزة بأهدافها ومبادئها السياسية والدينية، تلك المبادى. التى لرتسل فى بعض جوانعها من التأثير للفارسى واليهودى، ومخاصة مبادى. غلاة الشيعة التى كانت فى معظم أمرها اقتباماً من آراء عبد الله بن سبأ ونظرياته .

وقد كان ظهور المعتزلة --- كامتداد لتلك الحركة أوكره فعل لتلك الظروف -- ضرورة أدى إليها ذلك التطرف المذهبي الذى مثله كل من الخوارج والشيعة من جهة ، ثم لهذه السلبية المذهبية أيضا التي مثلها فريق المرجئة من جهة أخرى .

وقد كان لظهور هذه الفرق التي كانت تهدف كل منها إلى إقرار مبادئها والدفاع عن كيانها أثر كبير فى إنضاج الحياة الأدبية وازدهارها ؛ فلقد كان اللمان والقلم هما الوسيلة الوحيدة لهذا الدقاع ؛ وإذا كان الأدب – كما تقدم ذلك – هو التعبير عن التجارب التي يعيشها الأديب وينفعل بها ، فإن كل فرقة من هذه الفرق قد تركت فى إنتاجها الأدبي كل مقوماتها الفكرية والوجدانية ، ومن هنا فقد تميزت مع ظهور الفرق الإسلامية شخصيات أدبية كان لكل شخصية منها طابع مستل هو خلاصة مبادئها وقيمها وأهدافها . ٢ - وفى الفصل الأول من الباب الأول حاولنا إبراز نقطة مهمة جوهرية هى تحديد الدور الذى قام به الموالى فى توجيهه الحياة العربية من الناحيتين العلمية والأدبية ، ثم تحديد الأثر الذى تركته حركات الترجمة من الفارسية والهندية واليونانية فى الفكر الإسلامى ، وذلك حتى نبرز الفاعدة الثقافية التى اعتمد عليها المعتزلة ، وتحدد التيارات الفكرية المختلفة التى أسهمت فى بناء تلك المقلية الكبيرة .

فذلك نقد تحدثما فى هذا الفصل عن وسائل انصال الأعاجم بالبيئة الإسلامية و بينا أن الإسلام كان هو الوسيلة الـكبرى لذلك الانصال ؛ فحيها انتصر المسلمون على ممالك الفرس والرومان انتشرت الدعوة الإسلامية فى بلادهم ، واتصلت حياة المسلمين اتصالا وثيقا بسكان هذه البلاد ،وهم ورثة الحضارات والمدنيات والثقافات ، وهنا وضعت البذور الأولى لذلك اللقاح الثقافى والاجتماعى الكبير الذى أخذت ثماره تنضح يوماً بعد يوم ؛ ثم بينا روح الإسلام ومنهجه فى معاملة الدميين من سكان هذه البلاد وكيف استطاع بهذه الروح أن يضم إلى لوائه عددا وهداة قوانينه ، والذين كانوا مدتماتيح كنوز ثمينة تدفقت خيراتها على الحياة الإسلامية . وعدالة قوانينه ، والذين كانوا مغاتيح كنوز ثمينة تدفقت خيراتها على الحياة المقلية الإسلامية .

وفى هذا الفصل أيضا تحدثنا عن منزلة الأعاجم فى الدولة الإسلامية ومخاصة بنى عهدى بنى أمية وبنى العباس ، وبينا كيف أن الأعاجم فى ظل الدولة الأموية لم يكونوا متمتمين بوضع اجماعى وسياسى مناسب، فقد كان ينظر إليهم على أنهم مسلمون من الدرجة الثانية ، وقد أشرنا إلى أن السبب فى ذلك يرجع إلى نزعات التعصب التيكانت هي طابع الحياة الاجتماعية والسياسية في ظل الحكم الأموى. تُم شعورهم بعزة الفتح وحقدهم القديم على الفرس . أما بالنسبة للحكم العباسي، فقد كان الوضع يختلف تماما بحيث التي الأعاجم \_ ومخاصة الفرس \_ في ظل هذا الحكم نوعاً آخر من السلوك وللعاملة،فقد كانوا موضع تقدير ورعاية وحب من جانب الدولة بل لقد كأنوا موضع ثقة كبيرة من الخلفاء الذين كأنوا في كثير من الأحيان يؤثرونهم ويقدمونهم على للواطنين العرب فى الوزارة وقيادة الجيش والمناصب الكمبيرة ، ولقدظل وضع الأعاجمفى الدولة للعباسية يزداد قوة ونفوذا يومابعد يوم ءحتى كأنوا فى وقت من الأوقات هم أصحاب السلطة الفعلية فى حكم البلاد وسياسة الدولة ، وقد كان السبب في ذلك ،هو التقدير الخاص من قبل الخلفاء العباسيين لذلك المجهود. الضخم الذي بذله الأعاجم \_ وبخاصة الفرس في التمهيد لقيام الحـكم العباسي الذي كأنوا يقصدون منه القضاء على نفوذ الأمويين ، ومحاولة استعادة نفوذهم وسلطانهم فی ظل نظام جدید .

وفى هذا الفصل أيضا، تحدثنا عن حركات الترجمة من الفارسية والهندية واليونانية إلى اللغة العربية ، وأبرزنا الأدوار الهامة التى مرت بها هذه الحركات ، وبينا أهم الكتب التى ترجمت ، ومن هم المترجون الذين قاموا بهذه الترجمة وكيف قاموا بها ، كما بينا أهم العوامل التى ساعدت على نجاح حركة الترجمة وازدهارها وأهم البيئات التى تمت فيها هذه التراجم ، ثم بينا \_تبعاً اذلك \_ أهم مظاهر التأثير الفارسى والهندى واليونانى فى الفكر الإسلامى من الناحيتين العلمية والأدبية ؛ كما بينا أثرهذه الثقافات الجديدة التى انتشرت فى البيئة الإسلامية مع حركات الترجمة فى ظهور الزمادقة الذين ضعفوا عن لللاءمة بين هذه الثقافات وبين ثقافتهم القرآنية - ٤٠٥ -

الأصيلة ،فتردوانى مهواة الزندقة ، وقد أشرعا إلى ذلك الدور الكبير الذى قام به المعتزلة فى مقاومة هؤلاء الزنادقة والوقوف فى وجههم بالدليل والبرهان ، لأن المعتزلة وحدهم هم الذين استطاعوا أن يلائموا بين هذين النوعين للتباعدين من الثقافة ،وأن يعرضوا قضايا دينهم فى صورة منطقية مقبولة لدى الأعاجم لمائقةين .

٣ – وفى الفصل الثانى من الباب الأول ، تحدثنا عن المعتزلة وكيف نشأت مدرستهم فى هيأتها الرسمية المعروفة فى التاريخ،وفى هذه الفقرة،عرضنا لمناقشة الآراء المختلفة التى قيلت عن نشأة المعتزلة ، ثم تحدثنا عن الظروف الحقيقية التى باشرت هذه النشأة ، وعن أهم العوامل التى هيأت اظهور المعتزلة،وعن التيارات الفكرية والدينية التى تأثر بها مذهب الاعتزال ، وعن الأشخاص الحقيقيين الذين ارتبط بأسمائهم ذلك المذهب .

وقد انتهينا من در استنا لهذه الفقرة إلى النتائج الآتية : ---

(۱) أن الاعتزال قد نشأ فى البصرة فى فترة تنحصر بين نهاية القرن الهجرى
 الأول وبداية القرن الثانى أى من سنة ٩٨ هـ أو ١٠٠ هـ إلى سنة ١١٠ هـ وهى
 السنة التى مات فيها الحسن البصرى أستاذ واصل .

( ٣ ) أن حادثة انفصال واصل عن أستاذه كانت هي السبب للباشر الذي تحكون بعده الذهب بشكل رسمي .

( ۳ ) أن مذهب الاعتزالكان في كثير من مبادئه متأثرا باللاهوت المصيحى واليهودي ، كما كان متأثرا باللاهوث الإيراني واليوناني . ٤) أن مذهب الاعتزالكان من ناحية أخرى صدى الأحداث السياسية

وللشكلات الدينية التي كانت تشغل بال المسلمين في ذلك الحين .

( • ) أن مذهب الاعتزال ـ بصفته التاريخية للمروفة ـ تسكون بر ثاسة واصل ابن عطاء، أى أنه لم يرجع فى نشأته إلى فترة تاريخية متقدمة عن تلك الفترة التى أشر فا إليها ، ولم ينسب إلى أحد من قبل غير واصل . ثم تحدثنا بعد ذلك عن الأصول الأساسية الخمسة التى قام عليها مذهب الاعتزال وهى : التوحيد والعدل والوعد والوعيد والنزلة بين المنزلتين والأمر بالمروف والمهى عن المنه كر، وعن أهمية كل أصل منها بالنسبة لذهب الاعتزال . وعن علاقة هذه الأصول بالديانات الأخرى ،

تُم تحدثنا بعدذلكعن تطورالمعتزلة في التاريخ وعن مكانتهم الإجماعية والسياسية التي كأنوا يحتلونهامن حين إلى آخر ،و بينا كيف أن نفوذهم العقلي استطاع أن يمنحهم شيئًا من الناوذ السياسي . وبخاصة في عمد المأمون والمعتصر والواثق ؛ حيث كان هؤلاء الخلفاء الثلاثة من أكبر أعوان للمتزلة وأنصارهم ؛ بل لقد كانت مبادىء المعتزلة في عهدهم، تمثل السياسة الدينية الرسمية البلاط المباسى ، تم تحدثنا عن فترات الضعف والهزيمة التي تعرض لهـا المعتزلة ، ومحمَّاصة بعد نـكبتهم على يد المتوكل وظهور حزب الأشاءرة الذي كان ظموره في ذلك الحين ضربة قاسية وجمت إليهم بكما تحدثنا عن حزب السنة وموقفه من المعتزلة ،وعن روح التشفى والانتقام التي بدرت منهم بعد أفول نجم المعتزلة ، ممثلة في هذه الكتب التي ألفوها التجريح المعتزلة والطعن على آرأمهم ومبادئهم ؛ ثم في شعر شعر أنهم الذين مالبنوا أن الطلقوا يهجون المعتزلة وينددون بعدوالمهم على أهل السنة وموقفهم من محنة خاق القرآن وتعذيب الأثمة • ثم تحدثناً بعد ذلك عن المعتزلة في القرن الرابع ، وعن الصحوة

التي عادت إليهم فيذلك القرن في فترة وزارة الصاحب بن عبادلال يويه ؛ فقد كان الصاحب قوة عظيمة للمعتزلة ، حت ظهورهم آنذاك،وأتاحت لهم أن يستعيدوا شيئًا من السلطان والفوة ، ولـكن هذه الصحوة كانت أشبه بالصحوة التي تـبق الموت؛ إذ ما لبث الصاحب يموت ، حتى انتكسو امرة أخرى ، وتهددت قوتهم ومال تجمهم إلى الأفول ، وفي نهاية هذا الفصل محدثنا عن أثر المعتزلة في التفكير الإسلامي ، وعمق دورهم الكبير الذي قاموا به في التوفيق ولللاءمة بين الثقافة الإسلامية الواضحة والثقافة الهيلياية للمقدة ، وعن موقفهم من الزنادقة والمخالفين وأصحاب العقائد الفاسدة ، وكيف أن ثقافتهم المقلية قد ساعدتهم على الوقوف فى وجه هؤلاء وقفة قوية صامدة لا تضعف ولا تلين ، كما وجهتهم إلى احترام العقل وتمجيده ، وجمله أساسًا لمعالجة القضايا الدينية والمذاهب المكلامية ، ومن هنا كان المعتزلة هم أرل من وضع أسس النظر العةلي في الأدلة والبراهين ، ثم تحدثنا بعد ذلك عن دور المعتزلة في تأسيس مبادىء العلوم العربية التي تقصل بمعانى الكلام وأشـكاله وترتيب أفـكاره ، وفي مقدمة هذه العلوم علم البلاغة الذي كان لِلمعتزلة الفضل الأكبر في وضع أسسه الأولى .

٤ – وفى الفصل الأول من الباب الثانى عن النثر عند المعترلة ، وفى التمهيد لهذا الفصل ، أشر نا إلى الدور الذى قام به المعتزلة فى سبيل الدفاع عن دينهم ، وما تطلبه منهم ذلك من كتب ألفوها ومناظرات قاموا بها ، وأنه على الرغم من أن مصادر التاريخ المربى تحدثنا عن وفرة ما أنتجه المعتزلة من هذه الكتب وتلك المناظرات ، فإن الذى قد بتى منها بين أيدينا قايل جدا إذا قيس بتلك الـكثرة التى تحدثنا عنها تلك الصادر ، وقد أشرنا إلى الأسباب التى من أجلها تعرضت كتب المعتزلة للضياع ، والتى من أهمها عدوان أهل السنة الذين كانوا يحرصون

أشد الحرص على ألا يبقى لآراء المعتزلة ولا لكتبهم التي رددت فيها هذه الأراء أى أثر. وبعد ذلك تحدثنا عما نعنيه بأدب للمتزلة بصفة عامة ، وبينا أن الذي فعنيه هو كل نتاج تمثلت فيه عناصر فكرهم وانضحت فيه معالم ثقافتهم ، وفى ضوء هذا تجدثنا عن الخطابة عند المعتزلة ،وأشرنا إلى الدور الذي قام به بشر بن للعتمر فى وضم الأسس النفسية والبيانية الخطابة العربية ، ودرسنا خطبتين لواصل بن عطاء ومما الخطبتان الوحيدتان اللتان عثرنا عليها من خطب المعتزلة وذلك على الرغم مما هو مدون عن وفرة خطبهم وشدة عارضتهم . ثم تحدثنا عن الأدب الديني هند المعتزلة ،وهو الأدب الذي يتمثل في عظانتهم الدينية والأخلاقية ،والذي يعطى لنا صورة والمحة عن تكوينهم الخلقى والنفسى ، كما تحدثنا عن الجدل فى نثر المعتزة ، وبينا أن هذا هو المجال الكبير الذي تتضع فيه خصائص أدب المعتزلة فهو يمثل طبيعة عقليتهم ويعكس آثار ثقافتهم ،ثم عرضنا نماذج مختلفة من مواقف المعتزلة في الجدل في مختلف المجالات ، وقد أبرزنا في هذه النماذج أهم الخصائص والمميزات التي اتسم بها هذا اللون من نثر المعتزلة . ثم تحدثنا عن موقف المعتزلة من فنون النُّمر المختلفة ، وذكرنا أنهم قد عالجوا في نثرهم كافة الموضوعات التقليدية الممروفة ، ولكنهم كأنوا في ذلك متأثرين بطريقتهم ومنهجهم الخاص الغى يتسم بخصوبة المعانى وجدة الأفكار وشيوع الألفاظ والتعابير الفلسفية والميل إلى استخدام المنهج البرهاني ، وتحدثنا كذلك عن بعض الموضوعات الجديدة في نثر المعتزلة ، وهي موضوعات لم تسبق معالجتها في النثر العربي من قبل، وقد كانت هذه الموضوعات أثرا من آثار ثقافتهم التي طبعت تفكيرهم بطابع خاص يتسم بالعمق والتأمل ودقة الملاحظة فى مشاهد الكون ومظاهره .

وقد ختمنا هذا الفصل بحديثنا عن بعض الظواهر الجديدة فى نثر المعتزنة وهى مقدرتهم على التعبير عن الموضوعات العلمية بالأسلوب الأدبى ؛ ثم نزعتهم المهكية الساخرة التي كانت انعكاما لإحمامهم بالسعو العقلى، ثم ميلهم إلى إشاعة روح المرح والدعابة فى ثنايا كلامهم ؛ ثم بينا مدى ارتباط هذه الظواهر بثقافة المعتزلة ونزعاتهم الفكرية والأخلاقية . وقد ذيلنا هذا الفصل بتعقيب ضمناه أم نتيجة وصلنا إليها فيه ، وهى أن المعتزلة قد استطاعوا بثقافتهم التي قامت على أربعة أصول ثقافية مختلفة ،أن يطوروا النثر العربي من ناحية شكله ومن ناحية مضمونه ، وأن يضيفوا إليه سمات وظواهر جديدة ، لم يكن لها أن توجد فى النثر المعربي لو لم يكن وراءها ثقافة كثقافة المعتزلة وعقلية كمعقليتهم .

 وفى الفصل الأخير من هذا البحث ، تحدثنا عن الشعر عند المعتزلة ، وبينا أن شعرهم لم يكن بالمثابة التي كان عليها نثرهم من حيث تمثيلة لخصائص ثقافتهم وتحمله لتأثيرات مذهبهم ، و بينا أن تـكوين المتزلة من الناحية الثقافية ، كان يهيؤه لمجال النثر أكثر مما يهيؤه لمجال الشعر ؛ ولذلك فقد نبغوا في النثر ، بدرجة لايدنو إليها نبوغهم في الشعر ، ولذلك أيضا كان شعرهم من ناحية الكم أقل من نثرهم . ثم تحدثنا بعد ذلك عن موضوعات الشعر التقليدية عند المعتزلة كالغزل والمدح والفخر والهجاء ، وبينا أن طريقتهم فى علاج هذه الموضوعات لم تسكن تختلف كثيرًا من ناحية الشكل أو المضمون عن الطريقة العادية المألوفة لدى عامة الشعراء، إذا محن استثنينا من ذلك بعض المماذج التي كان يتضح فيها التأثير المذهبي من ناحية الألفاظ والأفكار ، وذلك كالمماذج التي سقناها للنظام والصاحب بن عباد، ثم تحدثنا عن فنون مختلفة من شعر المعتزلة ،وذلك كحديثهم عن فضل العلم وفضل المقل والحكمة المستمدة من واقع التجرية الإنسانية الصادقة، وفى هذا المجال، وجدنا أن شخصية المعتزلة أكثر وضوحا حيث كانوا يعالجون في ذلك الشعر قيمهم الخاصة التي آمنوا بها ، وهي الدفاع عن العلم والدفاع عن العقل ؛ فالمعتزلة علماء وجدو أن عزة حياتهم في العلم وفي العقل،ولذلك فقد اعتزو بهما ودافعوا عنهما ، وقد لاحظنا أن شعر المعتزلة فى هذا المجال كان أصدق عاطفة وأعمق تأثيرا وأكثر دلالة علىشاعريتهم ؛لأنهم\_إذ ذاك\_كانوا يصدرون عن حس صادق وعاطفة نقية مخلصة .

وفى نهاية هذا الفصل تحدثنا عن الموضوعات الجديدة فى شعر المعتزلة وهى الموضوعات التى لم يسبق معالجتها فى الشعر العربى من قبل والتى تدل دلالة واضحة على شخصية المعتزلة وعلى مقوماتهم الفكرية والثقافية ، وقد درسنا هذه الموضوعات عند شاعرين من شعر اء المعتزلة الكهار ، مما صفوان الأنصارى وبشر ابن المعتمر ، وبينا مدى اتصال ذلك الشعر بمذهب المعتزلة ، ومدى وضوح التأثيرات المذهبية فيه .

وقد ذيانا هذا الفصل أيضا بتمقيب ضمناه أهم النتائج التي وصلنا إليها من دراسته .

أهم نتائج الجث:

بعد هذا العرض الموجز لأهم النقاط التي عالجها هذا البحث ، نستطيع أن نجمل أهم التدثيج التي انتهينا إليها فيا يلي :

٢ – أن مذهب الاعتزال ، كان فى كثير من أصوله الأساسية ومهادئه الفرعية متأثرا بتيارات فـكرية مختلفة ، تتميز فيها عناصر اللاهوت المسيحى واليهودى واليونانى والفارمى ، وإن كان المعتزلة دائما يستوحون تأملاتهم الدينية وفلسفتهم المقدية من أصول ثقافتهم الإسلامية .

٢ – أن المعتزلة كانوا أول دعاة في الإسلام إلى منهج النظر العقلى ،
 وأول من قام بتطبيق هذا المنهج في الدفاع عن الدين والوقوف في وجه أعدائه ،

- 111 -

وأنهم القوة التي استطاعت أن تلائم بين الثقافة المقلية التي في الفلسفة مقدمتها والمنطق .

 ٣ – أن المعتزلة كانوا أول من وضع أسس كثير من العلوم العربية التي ف مقدمتها البلاغة وعلم البحث والمناظرة .

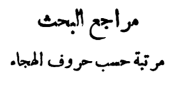
٤ – أن ثقافه المعتزلة الواسعة الغزيرة قد منحتهم طاقة فكرية وأدبية كبيرة استطاعوا بها أن يطوروا النثر العربى تطويرا ضخا من ناحية شكله ومن ناحية مضمونه على نحو ما بينا تفصيل ذلك .

٥ – أن أم الخصائص الجديدة فى نثر المعتزلة كانت أرا مباشرا لثقافتهم ولا ستعداده المقلى الخاص الذى هيأتهم له بيئتهم التى كانت تقوم على الحجاج والمناظرة ، ثم لهذه المهمة التى كرسوا جهدهم لها ،وهى الدفاع عن الدين وتقرير عقيدة المتوحيد بالأدلة المعلية والبراهين المنطقية .

٦ – أن شمر المعتزلة. بصفة عامة لم يرتفع كثرة و إجادة إلى الدرجة التي ارتفع إليها نثرهم ، ولم يكن ذلك الشمر ممثلا لخصائص مذهبهم وثقافتهم بنفس الدرجة التي رأيناها في النثر .

وبعـــــد :

فهذه أهم النتائج التى انتهينا إليها من دراسة ذلك الموضوع ، ولسنا نزيم أن هذه النتائج ، هى آخر ما يمكن أن يقال في درس موضوع كهذا ، وإن كنا نزعم بأنها النتائج الضرورية التى يمكن أن ينتهى إليها بحث استخدم كافة الوسائل المتاحة له حتى الآن من مصادر ومراجع . وتحن نأمل أن يتسع لمستقبل الكشف إمكانيات ووسائل أخرى ربما تضيف نتائج أهم .



أولا : المراجع العرببة : (١) الإبانة في أصول الديانة . لأى الحسن الأشعرى \_ الطبعة الأولى \_\_ حيدر أىاد . ( ٢ ) إبراهيم بن سيار النظام وآراؤه الكلامية الفلسفية . تأليف : دكتور محمد عبد الهادى أبو ريده .طبع القاهرة سنة ١٩٣٠. (٣) أحسن التقاسيم فى معرفة الأقاليم \_لشمس الدين المقدمى \_ طبع ليدن سنة ١٩٠٦ (٤) أدب الجامظ ـ حسن السندوبي ـ طبع القاهرة سنة ١٩٣١ ( ٥ ) أدب الخوارج في العصر الأموى \_دكتورة مهير القلماوي\_طبع القاهرة سنة ١٩٤٥ (٦) الأغانى لأبى الفرج الأصبهاني .طبع القاهرة سنة ١٣٢٣ ه ( ٧ ) الاقتصاد في الاعتقاد لأبي حامدالغزالى طبع القاهرةسنة ١٩٠٩ ( ٨ ) أمالى المرتضى \_ السيد المرتضى طبع القاهرة الطبعة الأولى سنة ١٩،٧ (٩) الامبراطورية البيزنطية : تأليف : نورمان بينز . رجمة دكتورحسين

مؤنس . وآخر طبع القاهرة سنة ١٩٥٠

( ١٠ ) الامبر اطورية البيزنطية والدولة الإسلامية الدكتور إبر اهيم العدوى -طبع القاهرة ١٩٥١ ( ۱۱ ) أمراء البيان \_ محمد كرد على \_ طبع القاهرة سنة ۱۹۳۷ ( ۱۲ ) الانتصار ـ لأبى الحسين الخياط ـ طبع القاهرة سنة ١٩٢٥ ( ١٣ ) أنساب السمعاني \_ نسخة مكتبة كلية دار العلوم ( ١٤ ) إران في عهدالساسانيين تأليف - كريستنسن- وترجة يحيى الخشاب طبع القاهرة سنة ١٩٥٧ ( ١٥ ) البخلاء للجاحظ. طبع دار الـكتب المصرية بالقاهرة ج ١ سنة ١٩٣٩ حا۲ سنة ۱۹٤٠ ( ١٦ ) البخلا. للجاحظ تحقيق طه الحاجرى طبع القاهرة صنة ١٩٤٨ ( ١٧ ) بنية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة \_ جلال الدين السيوطي \_ طبع القاهرة سنة ١٣٢٦ ه ( ١٨ ) البيان والتبيين للجاحظ وتحقيق السندوبي \_ طبع القاهرة الطبعة الثالثة سنة ١٩٤٧ ( ١٩ ) التاج في أخلاق الملوك للجاحظ \_ تحقيق أحد زكي \_ طبع القاهرة الطبعة الأولى ١٩١٤ ( ٣٠ ) التاريخ أبي الفدا طبع القسطنطينية سنة ١٢٨٦ ه (٢١) تاريخ الأمم الإسلامية ـ للخضرى ـ طبع القاهرة الطبعة الخامسة سنة ٢٨٦ه (٢٢) تاريخ الأمم واللوك ـ للطبرى ـ طبع المطبعة الحسينية بالقاهرة بدون تاريخ

- ( ٢٤ ) تاريخ الجمهمية والمعتزلة لجمال الدين القاسمى طبع القاهرة سنة ١٣٣١ه
- ( ٣٥ ) ثاريخ الشعوب الإسلامية ـ كارل بروكلان ـ ترجمة نبيه أمين قارس ومنير البعلبـكى الطبعة الثانية بيروت سنة ١٩٥٣
- ( ٣٦ ) تاريخ الفتح الإ**سلامى \_ محمد فخر الدين \_ طبع مطبعة العلوم بالقاهرة** بدون تاريخ
- ( ۳۷ ) تاريخ الفلسفة فى الإسلام ـ دى بور ـ رّجة محمد عبد الهادى أبو ريده طبع القاهرة شنة ۱۹۳۸
  - ( ۲۸ ) تاریخ الکامل لاین الأثیر الجزری طبع القاهرة بدون تاریخ ( ۲۹ ) تاریخ الیمقوبی لأحمد بن جعفر الیمقوبی طبع لیدن ۱۸۸۶
- (٣٠) تراث فارس . فصول كتبها طائفة من المستشرقين، وعربها طائفة من أسانذة جامعة القاهرة — القاهرة سنة ١٩٥٩
- ( ۳۱ ) التراث اليوناى فى الحضارة الإسلامية . ترجمة عبد الرحمن بدوى طبع القاهرة سنة ١٩٤٠
- (۳۳) النصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق ــ زكى مبارك ــ القاهرة سنة ١٩٣٨
  - (۳۳ ) تفسير الطبرى طبع الفاهرة ١٣٢٤ ه
- ( ٣٤ ) تقديم كتاب الحيوان للجاحظ ـ عبد السلام هارون ـ طبع القاهرة سنة ١٩٤٤

(٣٥) تمهيد لتاريخ الفلسفة – مصطنى عبد الرازق – طبع القاهرة سنة ١٩٤٤ ( ٣٦ ) التنبيه والإشراف \_المسعودى \_طبع القاهرة سنة ١٩٣٨ (٣٧) الجاحظ معلم العقل والأدب \_ شغيق جبرى \_ طبع القاهرة سنة ١٩٤٨ (٢٨) جمهورية أفلاطون ترجة حنا خباز . القاهرة سنة ١٩٢٩ ( ٣٩ ) الحضارة الإسلامية في القرن الرابع المجرى \_ تأليف آدم متز \_ رجمة \_ محمد عبد الهادى أبو ريدة \_طبع القاهرة سنة ١٩٤٠ ( ٤٠ ) الحضارة ألإسلامية ومدى تأثرها بالمؤثرات الأجنبية : تأليف ڤون کريه, . وتعريب مصطفي بدر . القاهرة ١٩٤٧ (٤١) الحياة الروحية في الإسلام – محمد مصطفى حلمي – القاهرة سنة ١٩٤٥ ( ٤٢ ) الحيوان للجاحظ – تحقيق عبد السلام هارون – طبم القاهرة سنة ١٩٤٥ ( ٤٣ ) الخطط المقريزية ـ لتقى الدين أحمد بن على المقريزي ـ طبع القاهرة سنة ١٣٢٦ ه ( ٤٤ ) ديوان أبي المتاهية : نسخة مكتبة دار الملوم ( ٤٥ ) ديوان أبي نواس ـ طبع القاهرة سنة ١٣٢٢ ه ( ٤٦ ) رسائل الخوارزمي \_ لأبي بكر الخوارزمي \_ طبع القاهرة سنة ١٣١٣ ه

- ( ٤٧ ) زرادشت الحکیم ـ حامد عبد القادر سنة ۱۹۵۲ ( ٤٨ ) زهر الآداب \_ للحصرى \_ طبع القاهرة سنة ١٩٣٥ . ( ٤٩ ) سرح العيون شرح رسالة ابن زيدون ـ لابن نباتة المصرى ـ طبع القاهرة سنة ١٢٧٨ ه. (••) سيرة النبي لأبى محمد عبد الملك بن هشام . تحقيق محمد محيى الدن عبد الحميد . مطبعة حجازي بالقاهرة . ( ٥١ ) شذرات الذهب في أخبار من ذهب - لأبي الغرج بن الماد الحنبل طهم القاهرة سنة ١٢٥٥ ه . ( ٥٢ ) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد . مطبعة مصطفى الحلبي بالقاهرة **ىدون** تارىخ . ( ٥٣ ) الضحك \_ تأليف هنرى برجسون \_ ترجمة سامى الدروبى وآخر . طبع القاهرة سنة ١٩٤٨ . (٥٤) نحى الإسلام \_ أحد أمين \_ طبع القاهرة سنة ١٩٤٣ . ( ٥٠ ) طبقات الحيوان الكبرى \_ لكمال الدين الدميرى \_ طبع القاهرة سنة ١٩٠٦ . ( ٥٦ ) طبقات الشافعية الكبرى ـ لتاج الدين السبكي ـ الطبعة الأولى . المطبعة الحسينية بالقاهرة . بدون تاريخ . (٥٧) عصر المأمون ـ أحمد فريد رقاعى ـ طبع القاهرة الطيعة الثانية سنة ١٩٢٧
  - ( ٥٨ ) المقائد النسفية \_ الإمام عمر النسفي \_ طبع القاهرة منة ١٩-١
     ( م ٢٢ أدب المتزلة )

- ( ٥٩ ) المقد الفريد ـ ابن عبده ربه ـ طبع القاهرة سنة ١٩٤٠
   ( ٥٠ ) المقيدة والشريعة في الإسلام ـ تأليف إجنساس جولدتسمير
   ـ ترجة ـ على حسن عبد القادر وآخرين طبع القاهرة الطبعة الأولى
   سنة ١٩٤٦
   ( ٦١ ) علم الأخلاق لأرسططا ليس ترجة أحد لطنى السيد القاهرة
  - ( ٣٢٣ ) عيون الأحبار \_ ابن قدّتبة \_ طبع القاهرة سنة ١٩٢٨ ( ٣٣ ) عيون النواريخ \_ لابن شاكر \_ مخطوطة دار الكتب المصرية
    - ( ٦٤ ) الفتنة الـك**يرى \_ طه حسين \_ ط**بع القاهرة سنة ١٩٤٧
- ( ٦٥ ) فتوح البلدان \_ البلاذرى \_ طبع القـاهرة \_ الطبعة الأولى سنة ١٩٠١
- ( ٦٦ ) فجر الإِسلام ــ أحمد أمين ــ طهم القاهرة ١٩٤٥ ( ٦٧ ) الفرق بين الفرق ــ لأبى منصور البندادى ــ طبم القــاهرة سنة ١٩٦٠
- ( ٦٨ ) الفصل فى الملل والأهواء والنحل ـــ لابن حزم الظاهرى ــ طبع القاهرة سنة ١٣٩٧
  - ( ٦٩ ) الفهرست ــ لابن النديم ــ طبع ليبزج سنة ١٨٧١
- ( ٧٠ ) في النفس والمقل لفلاسفة الإغريق والإسلام ــ محمود قاسم ــ طبع القاهرة الطبعة الثانية سنة ١٩٥٤
  - ( ٧١ ) الـكامل في اللغة والأدب ـ للمبرد ـ طبع القا رة صنة ١٣٦٥ ه

- ( ۷۲ ) لسان المیزان ـ لابن حجر المسقلانی ـ طبع حیدر أباد سنة ۱۳۳۱ ه ( ۷۲ ) مجموعة رسائل الجاحظ ـ طبع الةاهرة سنة ۱۳۲٤ ه
- ( ۷٤ ) مجموع رسائل الجاحظ \_ نشر باول کرواس ومحمد طه الحاجری \_
- طبع المقاهرة ١٩٤٣ ( ٧٥ ) محاضرات الأدباء ومحاورات الشمر ادو البلغاء – لأبى القاسم الأصبهاني طبع القاهرة سنة ١٢٨٧ ه
- ( ٧٦ ) مختصر تاريخ الشيعة \_ أحمد عارف الزين \_ مطبعة العرقان بصيدا سنة ١٩١٤
- ( ۷۷ ) مختصر الصواءق المرسلة على الجممية والمعطلة ــ لابن قيم الجوزية ــ مكة المـكمرمة سنة ۱۹۲۹
- ( ۷۸ ) مرآة الزمان ــ المجلد الثالث الجزء العاشر ــ تصویر دار الکتب المصرية
  - ( ۷۹ ) مروج الذهب ــ للمسمودى ــ طبع القاهرة سنة ۱۳٤٦ ه
- (٨٠) المستصفى من علم الأضول ـ لحجة الإسلام الغزالى ـ طبع القاهرة سنة ١٣٢٢ ه
  - ( ۸۱ ) المسرحية ـ عمر العسوقى ـ الغاهرة سنة ١٩٠٤
  - ( ۸۲ ) مسند ابن حنبل ـ الإمام أحد بن حنبل ـ طبع القاهرة ۱۸۹۵ ( ۸۳ ) المعارف ـ لابن قتيبة ـ طبع القاهرة ۱۳۰۰ ه ( ۸٤ ) المعتزة ـ زهدى حسن جاد الله ـ طبع القاهرة سنة ۱۹٤۷

جير.

- ( ۱۰۰ ) وفيات الأعيان ـ تحقيق محيى الدين عبد الحميد ـ طبع القاهرة سنة ١٩٤٨
- (۱۰۱) وقعة صفين ــ لنصر بن مزاحم المنفرى ــ تحقيق عبد السلام هارون ــ طبع القاهرة سنة ١٣٦٥ ه
  - ( ١٠٢ ) يتيمة الدهر ــ لأبى منصور الثعالبي ــ طبع القاهرة صنة ١٩٣٤

تانيا - مراجع أجنبية : -

- I Byzantine eivilisation, by. Steven Runciman Cambridge 1932.
- II The caliphate, T. W. Araold Oxford 1924.
- III Development of Muslim Theology, Jurisprudince and constitutional theory. New York 1903.
- IV History of philosophy by Weber New York 1928.
- V Literary history of the arabs by Nichelson Cambridge at the university press 1953.
- VI Mohammedanism by Hamilton Mentor 1955.
- VII The orgins of Mohammadin Jurisprudence by : Joseph Shacht Oxford 1953.
- IVI Les penseurs de l'Islam : Carra de Vaux Paris 1033.
- IV Shorter Encyclopeadia of Islam; by den : 1953.

فهرس الكتاب

| رقم الصفحة |                                         | الموضوع |
|------------|-----------------------------------------|---------|
| ١          | ••• ••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الأهداء |
| ۳ – ۹      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | المقدمة |
| 01 - 11    | أولا _ التمهيد                          |         |

الدولة الإسلامية فى حياة الرسول ١١ – اختلاف المسلمين بمد وفاته حول مسألة الخلافة ١٢ – اجتماع السقيفة وما دار فيه ومدى أهميته ١٤ – انمقاد البيمة لأبى بكر ١٥ – موقف أبى سفيان من هذه البيمة ١٢ -- النظريات التى برزت فى اجتماع السقيفة – ١٧ – الظروف التى أحاطت بفشأة الفرق الدينية ١٧ – ١٧ – الظروف التى أحاطت بفشأة الفرق الدينية ١٧ – الموامل الاجتماعية ١٨ – الموامل السياسية ١٩ – الخوارج السياسية ١٥ – أهم نظرياتهم الدينية ٢٨ – الشيمة ٢٩ – أصل فكرة التشيع ٢١ – هـ لاقة مذهب الشيمة ٢٩ – أصل فكرة التشيع ٢١ – هـ لاقة مذهب الشيمة بالديانات الأخرى ٣٣ – أهم نظريات الشيعة الدينية والسياسية ١٦ – الرجئة ٢٨ – أسناف الرجئة ٤٠ – أهم نظريات المرجئة الرجئة ٢٥ – أم الفروق بين الفرق الثلاث ٢٢ – أثر ظهور الفرق في الأدب ٤٤ -

رقم الصفحة

٢ - الفصل الثاني :

للوضوع

## (1) الفصل الأول :

نئر المتزلة ... ١٧٩ ـ منيد ١٧٩ ـ تمبير هذا الأدب تمهيد ١٧٩ ـ طبيمة أدب المتزلة ١٧٩ ـ تمبير هذا الأدب هن بيئتهم الفكرية ١٨٠ ـ المناظرة والجدل أبرز ألوان النثر عند المتزلة ١٨٠ ـ نشاط المتزلة في ميادين النثر الأخرى ١٨٤ ـ قلة مابقي من آثار المتزلة وأسباب ذلك ـ ١٨٤ ـ المتزلة ظاهرة فكرية وظاهرة أدبية ١٨٨ ـ شهرة المتزلة بالبلاغة ١٩١ ٠

فنون النتر مند المتزلة •

(1) الخطابة عند المتزلة ١٩٣ ـ بشر بن المتمر وأسول الخطابة المربية ١٩٤ ـ واصل بن عطاء واشتهاره بالبلاغة ١٩٨ ـ لثنة واصل ١٩٩ ـ أقوال لواصل تجنب فيها الراء ٢٠٦ ـ خطبة واصل التي تجنب فيها الراء ٢٠٢ ـ نقد هـذه الخطبة حملية أخرى لواصل ٢١١ .

«س» الأدب الدينى للمتزلة ٢١٣ \_ مواعظ محرو بن عبيد ٢١٣ \_
 مدى دلالة هذه المواعظ على طابع متميز من الأدب ٢١٦ \_
 مدى دلالة هذه المواعظ على طابع متميز من الأدب ٢١٦ \_

 (ح» الجدل - ٢٢ \_ الجدل عند المتزلة ظاهرة جديدة فى النثر

رقم الصفحة ``

الموضوع

المرف ٢٢١ ـ مواقف المتزلة في الجدل ٢٢٥ ـ دفاعهم عن دينهم ومبادئهم ٢٢٥ \_ تموذج من جدل أبي الهذيل ٢٢٦\_ نقد هذا النموذج ٢٢٧ \_ نموذج آخر من جدل أبي الهذيل ٢٢٨ ـ نقد هـذا التموذج ٢٢٨ ـ نموذج ثالث من جدل أبى الهذيل ٢٢٩ \_ نقد هـذا النموذج ٢٣٠ \_ أبو إسحق النظام ٢٣٠ \_ نموذج من جدَّه ٢٣٣ \_ نقد هـذا النموذج ٢٣٣ \_ نموذج آخر منجدل النظام ٢٣٦ \_ نقد هذا النموذج ۲۳۷ \_ نموذج من جدل ثمامة بن أشرس ۲۳۹ \_ نقد هذا النموذج٢٣٩ \_ نموذج آخر من جدل ثمامة ٢٤٠ \_ نقد هذا النموذج ٢٤١ ـ نموذج من جـدل أبي على الحبائي ٢٤١ ـ نقد هذا النموذج ٢٤٢ ـ نموذج من جدل أبى القاسم البلخى الـكمى ٢٤٢ ــ نقد هذا النموذج ٢٤٣ --- نموذج آخر من جدله ٢٤٣ ـ نقد هذا النموذج ٢٤٣ ـ تمقيب عام على هذه النماذج ٢٤٤ \_ جدل المتزلة في الموضوعات الأخرى ٢٤٧ \_ الكلام في الشيء ونقيضه ٢٤٧ ـ صور مختلفة من جدل المتزلة وبداهتهم ٢٥١ \_ <<li>٤٤ المتزلة وفنون النثر الأخرى ٢٥٤ ـ الوصف \_ ٢٥٥ الوصف الحسى ٢٥٦ \_ وصف الجاحظ لمبد الله بن سوارق معركته مع ألدباب ٢٥٧ \_ نقدهذا الوسف ٢٥٨ \_ وصف النظام لقدم الزحاج والنخلة ٢٥٩ \_ نقد هـذا الوصف ٢٦٠ \_ وصف المانى ٢٦٠ ـ أبو الهذيل يصف البشق ٢٦٠ ــ نقد هذا الوسف ٢٦١ \_ النظام أيضا يصف المشق ٢٦٢ \_ نقد هذا الوسف ٢٦٢ .. الحاحظ يصف اللسان ٢٦٢ ... نقد هذا الوصف ٢٦٢ \_ الرسائل الاجتماعية ٢٦٥ \_ رسالة الجاحظ إلى أجد من أبى دؤاد ٢٦٥ \_ نقد هذه الرسالة ٢٦٦ \_ رسالة رقم الصفحة

الموضوع

٢ – التهكم والسخرية ٢٩٥ ـ نموذج لهذه الظاهرة من نثر ثمامة بن أشرس ٢٩٦ ـ نقد هـذا النموذج ٢٩٦ ـ نموذج آخر لثمامة ٢٩٧ ـ نقد هذا النموذج ٢٩٨ ـ نموذج ثالث رقم الصفعة

للوضوغ

(1) - النزل ٣٣٣ - نوذج للنظام ٣٣٤ - نقدهذا النموذج ٣٣٢ - نوذج نموذج آخر للنظام ٢٣٦ - نقد هذا النموذج ٣٣٦ - نموذج ثالث للنظام ٣٣٧ - نقد هذا النموذج ٣٣٢ - نموذج رابع للنظام ٣٣٨ - نقدهذا النموذج ٣٣٨ - نموذج خامس للنظام للنظام ٣٣٨ - نقدهذا النموذج ٣٣٨ - نموذج خامس للنظام نقد هذا النموذج ٣٣٩ - نموذج الصاحب بن عباد ٣٣٩ -نقد هذا النموذج ٣٤٩ - نموذج آخر للصاحب ٣٤٠ - نقد هذا النموذج ٢٤٦ - نموذج ثالث للصاحب ٣٤٦ - نقد هذا النموذج ٢٤٦ - نموذج رابع للصاحب ٣٤٢ - نقد هذا النموذج ٢٤٦ - نموذج التاض أبي الحمن الجرجاني ٣٤٣ نقد هذا النموذج ٣٤٤ - نموذج للقاضي أبي الحمن الجرجاني ٣٤٣ رقم الصفحة

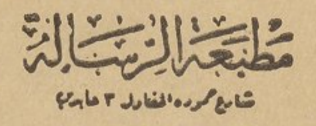
اللوضوح

- (ب) المدح ٣٤٥ ـ نموذج للمنظام ٣٤٥ ـ نقد هذا النموذج ٣٤٦ ـ نموذج ١٤٥ ـ ١٥٥ ـ نموذج ١٤٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ ١٥٠ ـ نموذ ١٤٥ ـ ١٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ ١٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ ١٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ ١٥ ـ نموذ ١٤٥ ـ ١٤٥ ـ نموذ الموذ ١٤٥ ـ نموذ ١٠ ـ نموذ ١٤٥ ـ نموذ ١٠ نموذ ١٠ ـ نموذ الموذ ١٠ ـ نموذ ١٠
- «ج» الفخر ٣٥٤ ـ طريقة المتزلة فى الفخر ٣٥٥ ـ عوذج
   لبشر بن المتمر ٣٥٥ ـ نقد هذا النموذج ٣٥٥ ـ نموذج
   لصفوان الأنصارى ٣٥٦ ـ نقد هذا النموذج ٣٥٨
- ٤ > الهجاء ٣٦١ ـ قة شعر المتزلة في الهجاء ٣٦١ أسباب هذه الظاهرة ٣٦٢ ـ تموذج للجاحظ في الهجاء ٣٦٢ ـ نقد هذا النموذج ٣٦٤ ـ تموذج للصاحب ٣٦٤ ـ نقد هذا النموذج ٣٦٤ ـ تموذج لبشر بن المتمر ٣٦٥ .
- ٤ فنون مختلفة من شمر المتزلة ٣٦٦ ـ فضل العلم ٣٦٦ ـ نموذج القاضى
   المجاحظ ٣٦٧ ـ نقد هذا النموذج ٣٦٧ ـ نموذج القاضى
   الجرجانى ٣٦٧ ـ نقد هذا النموذج ٣٦٨ ـ نموذج آخر
   المجرجانى ٣٦٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٦٨ ـ فضل العقل ٣٦٩ .
   ٢ موذج لبشر بن المتمر ٢٧٩ نقد هذا النموذج ٣١٩ ـ فضل المقل ٣٦٩ .
   ٢ موذج لبشر بن المتمر ٢٧٩ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ فضل المقل ٣٦٩ .
   ٢ موذج لبشر بن المتمر ٢٧٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ فضل الموذج ٣٢٩ .
   ٢ موذج لبشر بن المتمر ٢٧٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٧٩ ـ فقد هذا النموذج ٣٢٩ .
   ٢ موذج ٢٧٢ ـ نموذج ٢٧٢ ـ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ نموذج ٣٢٩ ـ نموذج ٣٢٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ نموذج ٣٢٩ ـ نموذج ٣٢٩ ـ نقد هذا النموذج ٣٢٩ ـ نموذج ٣٢٩ ـ نموذ ٢٢٩ ـ نموذ ٢٢٩ ـ نموذج ٣٢٩ ـ نموذ ٢٢٩ ـ نموذ ٢٢٩

| 210         | • | • | • | ٠ | • | • | ۰ | • | ) موضوعات جديدة فى شمر المتزلة · | ≮ز ک |
|-------------|---|---|---|---|---|---|---|---|----------------------------------|------|
| <b>4</b> Yo | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | · شعر بشر بن المعتمر · · · · ·   | - 1  |
| ۳٩٠         | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | · شعر صغوان الأنصارى · · · ·     | - ۲  |

| الصفحة           | الموضوع                 |
|------------------|-------------------------|
| ل ۲۰۷۰۰۰۰۰۰ ۲۰۰۰ | تمقيب عام على هذا الفصا |
| ξ··              | خاتمة الب <b>حث</b>     |
| ٤١٢              | مراجع البحث             |
| ٤٢٥              | الفهرس                  |

( تم بحمد الله )



÷

